# ৰুদ্ধেৰ জীবন ও বাণী

শ্রীশরৎকুমার রায়

ৰ্ণ্য বারো আনা মাত্র

প্রকাশক শ্রীপ্রিয়নাথ দাশগুপ্ত ইণ্ডিয়ান্ পাব্লিশিং হাউস ২২।১ কর্ণওয়ালিস দ্বীট,কলিকাতা

### কান্তিক প্রেস

২০, কর্ণওন্নালিস দ্রীট, কলিকাতা—শ্রীহরিচরণ মান্না দ্বারা মুদ্রিত এই পুস্তকের ১ হইতে ৬৪ পৃষ্ঠা কলিকাতার ২৯নং কালিদাস সিংহ লেন "দিনির শ্রিণ্টিং ওরার্কস"এ মুদ্রিত।

### উৎসর্গ

केरिछा वन्ताम्ह । व्यथक्त ८,२२,०

हेसा ब्रम्स किन्नल व्यावर्शिः नीम । व्यथक्त २०,२०,२०

म त्रिल्या स्मृण्टिम मूक्त्म् । व्य >,००,२

ममासि छम् य९ एक व्यमस्का व्याम ।

त्मिहिसू स्म यन् स्म व्यमस्का व्याम ।

मशा स्मा व्यमि প्रतमः ह वृद्धः ॥ व्यथक्तं ८,>>

হে অচনীয় হে বন্দনীয়, এই কয়টি ব্রহ্মবাণী রচিত হইরাছে, তুমি এই আসনে উপবেশন কর। মনোযোগ করিয়া আমার এই উক্তি প্রবণ কর। তোমাকে যাহা আমার দেওরা হর নাই, তাহা আজ আমি তোমার চরণে নিবেদন করিতেছি। তুমিও যাহা আমাকে এখনও দাও নাই, তাহা আমাকে দাও। তুমি বে আমাদের সকলের স্থা, আমাদের সকলের পরম বন্ধু।

( অথর্ক সংহিতা )

ষিনি সমগ্র জগতের কবি, এই আশ্রমের আচার্য্য এবং আমাদের আচনীয় ও বন্দনীয় সেই পূজাপাদ আচার্য্য শ্রী যুক্ত রবীস্তনাথ ঠাকুর মহাশরের শ্রীচরণে আমার রচিত এই সামান্ত অঞ্চলি ভক্তিভরে নিবেদন করিতেছি। তিনি ক্লপাপূর্ব্বক ইহা গ্রহণ করিয়া তাঁহার প্রসন্ন আশীর্বাদের ঘারা আমাকে চরিতার্থ করুন।

শান্তিনিকেতন, }
২৫এ বৈশাথ, ১৩২১

ভক্তি-প্রণত

শীশরৎকুমার রায়।

## নিবেদন

এই গ্রন্থে মহাপুরুষ বুদ্ধের সাধনার সংক্ষিপ্ত ইতিহাস এবং স্থুল স্থুল উপদেশগুলি সঙ্কলিত হইল। এই রচনাকার্য্যে আমি বৌদ্ধ শাস্ত্রীয় কয়েকথানি গ্রন্থ এবং রিসডেভিড, পলকেরাস, এড্মাগুহোম্স, ভিকুশীলাকর, স্থুক্কি প্রভৃতি মহাত্মাদিগের রচনা হইতে সাহায্য পাইয়াছি। উল্লিথিত গ্রন্থকার মহাশমদিগের নিকটে আমি অন্তরের ক্বতঞ্জতা জানাইতেছি।

শ্রদ্ধাম্পদ বন্ধ শ্রীযুক্ত ক্ষিতিমোহন সেন ও ভক্তিভাজন পণ্ডিত
শ্রীযুক্ত বিধুশেথর শাস্ত্রী মহাশয় আমার রচিত এই গ্রন্থথানি আছস্ত
পাঠ ও সংশোধন করিয়া দিয়াছেন। ক্ষিতিমোহন বাবু এই
পুস্তকের ভূমিকা লিথিয়া দিয়াছেন। পূজনীয় পণ্ডিত শ্রীযুক্ত
হরিচরণ কাব্যবিনোদ মহাশয় গ্রন্থের প্রফ সংশোধন করিয়া
দিয়াছেন। এই সকল শুভার্থী বন্ধদিগকে আজ গভীর ক্বতজ্ঞতা
জানাইতেছি।

এই পৃস্তকের জন্ম শ্রীমান মৃকুলচক্র দে, শ্রীমান সম্ভোষ কুমার
মিত্র এবং শ্রীমান মণীক্রভূষণ গুপ্ত চিত্র অঙ্কন করিয়া দিয়াছেন।
তাহাদিগকে আস্তরিক ধন্তবাদ দিতেছি। যাঁহাদের উৎসাহে এই
পৃস্তক রচিত এবং মুদ্রিত হইয়াছে তাঁহাদের মধ্যে অধ্যাপক শ্রীযুক্ত
চুণীলাল মুখোপাধ্যায় ও স্কৃষ্কর শ্রীযুক্ত হরেক্স নারায়ণ কবিরঞ্জন

মহাশয়দের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তাঁহাদিগকে আমি আন্তরিক ক্বতক্ততা জানাইতেছি।

নানা অনিবার্য্য কারণে এই পুস্তকথানি ছই প্রেসে মুদ্রিত হইল এবং মুদ্রান্ধণে বহু ক্রটী ও ভ্রম-প্রমাদ রহিয়া গেল।

শাস্তিনিকেতন বোলপুর ৯ই বৈশাথ ১৩২১

শ্রীশরৎ কুমার রায়

## ভূমিকা

## ( অধ্যাপক শ্রীযুক্ত ক্ষিতিমোহন সেন, এম্এ মহাশয় কর্তৃক লিখিত )

মহাকবি কালিদাস তাঁহার মহাকাব্যের প্রারম্ভে পূর্ব্ববর্ত্তী কবিগণের চরণে প্রণাম করিতে গিয়া এই চমংকার কথাটি বলিয়া ফেলিয়াছেন যে যাঁহারা শক্তিমান তাঁহারা বক্ত্রস্কীর ভার শক্তি-শালী। সকল মহাজীবনী রত্নের স্থায় উজ্জল ও রত্নেরই স্থায় কঠিন। সেই সব জীবনী মানুষ ব্যবহার করিত কেমন করিয়া যদি না মহাকবি তাঁহাদিগকে সর্বমানবের গ্রহণযোগ্য করিতেন প হীরকের স্ফটী যেমন রক্ষের মধ্যে ছিদ্র করিয়। তাহাকে সর্বলোক লভ্য করিয়া দেয় তথন যে-কেহ সেই রত্নে স্থত্র প্রবেশ করাইয়া কণ্ঠে ধারণ করিতে পারে. তেমনি যাঁহারা কবি ও শক্তিমান তাঁহারা এই জগতের রত্মবৎ ভাস্বর ও রত্মবৎ দৃঢ় মহাপুরুষ চরিত্রকে সকলের গ্রহণীয় করিয়া দেন। এমন হঃসাধ্য কর্মে কালিদাসও হাত দেন নাই, তিনি পূর্ব্ববর্ত্তী মহাকবিগণের ক্বত রন্ধু আশ্রয় করিয়া তাঁহার কাব্যমালা গাঁথিয়াছিলেন। বজ্রস্ফীর কর্ম নিজে করিতে সাহস পান নাই। অন্ততঃ এইরূপ একটা বিনয় গ্রন্থারম্ভে তিনি করিয়াছেন। কিন্তু আমরা অল্পক্তি বলিয়াই সেইরূপ বিনয় বাদ দিয়া থাকি। আমার ন্যায় লোককেও যে এইরূপ একথানি ভক্তচরিত গ্রন্থের ভূমিকা লিথিয়া গ্রন্থথানিকে গ্রহণযোগ্য করিয়া দিতে হইবে তাহা কে জানিত ? অনেক অমুনয় বিনয় কাকুতি মিনভিতেও নিষ্কৃতি মিলিল না। অমুরোধে, অমুরোধ অপেকা আরও কঠিন প্রীতির শাসনে আমায় এই ভার লইতে হইল। কালিদাসের বোধ হয় কোন বন্ধ ছিলেন না, অস্ততঃ সেই সব বন্ধুদের কেহ গ্রন্থকার ছিলেন না এবং মুদ্রাযন্ত্রও তথন ছিল না, তাহা হইলে দেখিতাম কেমন করিয়া বিনয় রক্ষা পাইত ? কালিদাসের কবিত্ব শক্তি বাদ দিয়াও সেই নিষ্কণ্টক যুগটির প্রতি অত্যন্ত লোভ উপস্থিত হয়।

গ্রন্থকার আমার বন্ধু; একই কর্ম্মে আমরা পরস্পরের সহযোগী। এমন অবস্থায় তিনি আমার শক্তিহীনতা দেখিয়াও দেখিলেন না কেন ?—প্রেমে।

প্রেম একটি অপূর্ব্ব বক্ত্রস্টী, ইহার প্রসাদেই একজন আর একজনকে, মানব সকলকে লাভ করে। এই নানা লতাপাদপ-রম্য, নানা জীবজন্তদেবমানববিচিত্র নিথিললোক আমার নিকট একটি নির্বাসন ভূমি হইত যদি প্রেম না থাকিত; তবে সকলের মধ্যে আমি একা, গৃহের মধ্যে আমি বন্দী। প্রেমেই আমরা একজন আর একজনকে পাইয়া ক্বতার্থ হই। মন-প্রাণ-ইন্দ্রিয় সকলের মহোৎসব লাগিয়া যায়।

এমন যে মহামূল্য প্রেম, তাহাকে ত বিনামূল্যে কিনিতে পারি না। এই প্রেমটি পাওয়া মাত্র সীমাসংখ্যার বোধখানি বিসর্জন দিতে হয়। পুত্রের রূপ কতটা তার সন্ধান মার কাছে মিলিবে না; সেই নয়নে ঐ রূপের সীমা নাই; পুত্রের কি গুণ তাহা পিতা বলিতে পারেন না, প্রেমে তিনি সীমাকে যে ছাড়াইয়া বসিয়াছেন।

তবে কি প্রেমের ধর্মই অসতা ? একথা সত্য নহে। আমরা মনে করি প্রত্যেক বস্তুর চারিদিকে যে কুদ্রতার সীমা আছে তাহাই বৃঝি একান্ত সত্য। কিন্তু এই কথাই কি পরম সত্য ? প্রত্যেক বস্তুই ও প্রত্যেক মানবই যে আবার তাহার ইন্দ্রির গ্রাহ্ম সকল সীমা অতিক্রম করিরা মহাগৌরবে বিরাজমান এই লীলাই ত সাধক দেখিতে চাহেন ? সাধকের সাধনাপুত নরনে অণু আর অণু নাই—"সমত্বং গিরি সর্বপরোঃ"—"সর্বপ ও পর্বত ছই-ই সমান" এইখানেই দর্শক ও পূজক একান্ত বিভিন্ন হইয়া গিরাছেন। যে কেবলমাত্র চাহিয়া দেখিতেছে সে ত বস্তুর চতুর্দ্ধিকস্থ ক্ষুদ্র সীমাগুলিকেই বড় করিয়া দেখিবে; কিন্তু যে হালয় দিয়া দেখিতেছে ও পূজা করিতেছে সে ত এই সীমার বন্ধন হইতে মুক্তিলাভ করিয়া বিসারাছে।

এইথানেই ঐতিহাসিকে ও ভক্তে প্রভেদ। ঐতিহাসিকের কাছে কোন বিশেষ ব্যক্তি কোন বিশেষ স্থান বা কোন বিশেষ কাল তাহার আপনার চতুর্দিকের সীমার মধ্যে আবদ্ধ; কিন্তু ভক্তের নয়নে সেই সব সীমা কোথায় মিলাইয়া যায়! সকল জগৎ যেমন, ব্রজভূমিও তেমনি, কিন্তু বৈঞ্চবের নয়নে সেই ভূমির কি আর তুলনা আছে? সে যে দেখে না, সে পূজা করে। যথন মহাপ্রভূ চৈতন্ত জন্মগ্রহণ করেন তথনও দিনরাত্রি আজিকারই মত নিশায় হইত; কিন্তু সেই পুণায়্গে জন্মগ্রহণ করেন নাই বলিয়া ভক্ত বৈঞ্চব বাস্থদেব ঘোষ জীবনকে ধিকার দিয়া বলিয়াছেন—"জীবন রখা," নরোত্তম দাস বলিয়াছেন—"নরোত্তম দাস কোনা গেল মরিয়া।"

বৃদ্ধ খৃষ্ট মহম্মদ চৈতন্ত প্রভৃতির ন্তায় যে সব মহাপুরুষ জগতে জন্মগ্রহণ করেন, তাঁহারা যে কেবলমাত্র এই জগৎকে পবিত্র করিয়া যান তাহা নহে; তাঁহারা আমাদের একটী স্থগভীর উপকার করিয়া দিয়া যান। আমাদের অন্তর আত্মাকে প্রাণ দিয়া যান, আমাদের আত্মাকে থাছা দিয়া যান; এই পৃথিবীর মাটিতে যে রদ আছে, আকাশে যে সার আছে তাহাতো আমরা গ্রহণ করিতে পারি না। বৃক্ষগণ নিঃশব্দে বিদিয়া বিদিয়া তাহা গ্রহণ করে এবং আমরা বৃক্ষমগুলীর উপার্জিত ফল মূল পত্র কাণ্ড গ্রহণ করিয়া প্রাণ রক্ষা করি। আকাশে এবং মাটিতে যে সার আছে তাহা নির্জ্জীব (Inorganic), তাহাতে জীবন সঞ্চার করিয়া সজীব (Organic) করে কে १—এ পাদপমগুলী। জীব ও জড়ের মাঝখানে দাঁড়াইয়া তাহারা ক্রমাগত জড়লোক হইতে সকল সার লইয়া জীব মাত্রের গ্রহণীয় করিয়া দিতেছে। বৈশ্ববেরা ভক্তকে বৃক্ষের ভায় বলিয়াছেন। এই বৈজ্ঞানিক রহস্তটুকু তবু তাঁহারা জানিতেন না।

জগতে এমন কত কত জ্ঞানগন্য সত্য আছে যাহাতে জীবনসঞ্চার করা হয় নাই। তাহা আমরা জ্ঞানে জানি কিন্তু অন্তরে
গ্রহণ করিতে পারি না। এই সব মহাপুরুষ সেই সব নিজ্ঞীব
সত্যকে সাধন করিয়া তাহাতে জীবন সঞ্চার করিয়া দেন, তথন
সকলেই সেই সত্যকে গ্রহণ করিতে পারে। তৃণভোজনে অসমর্থ
প্রাণীর জন্ম গাভী তৃণ ভোজন করিয়া উধোভাণ্ডে হুগ্ধ সঞ্চার করে;
অন্ত্রহণে অসমর্থ শিশুর জন্ম মাতা স্তনে অমৃতরস ভরিয়া তোলেন।
তথন জীবকুল পরিতৃপ্ত হয় এবং শিশুকুল বাচিয়া যায়।

পরমেশ্বর সর্কলোক চরাচরের পিতা, জ্ঞানে এই কথা কে না জানে ? কিন্তু মহাপুরুষ খৃষ্ট আসিয়া পুত্রহকে সাধন করিলেন আর অমনি জগদ্বাসী কত লোক ভগবানকে পিতা বলিয়া গ্রহণ করিয়া বাঁচিয়া গেল। ভগবান ত্রিলাকের পতি সকলেই জানে, মহাপ্রভু চৈতন্ত সেই প্রেমসম্বন্ধ সাধন করিয়া গেলেন। বৈষ্ণব-গণ সেই রস হাতের কাছে পাইয়া বাঁচিয়া গেলেন।

তাই বলিতেছিলাম, মহাপুরুষেরা নিজ্জীব সত্যগুলিকে ধরিরা সাধনা দারা জীবস্ত করিয়া দেন, তথন সত্য আমাদের জিজ্ঞাস্ত মাত্র থাকে না, তাহা আমাদের অন্তরের থাল এবং প্রাণের আশ্রয় হইয়া উঠে।

এই পছায় বিপদও আছে। জগতে কোন্ মহামূল্য নিধি বিনামূল্যে মান্থব লাভ করিয়াছে ? ইহারও মূল্য দিতে হয়, বড় বিষম মূল্য দিতে হয়। যত দিন জ্ঞান নিজ্জীব থাকে তত দিন তাহা পচে না কিন্তু যেই তাহা জীবন্ত হইয়া উঠে, তথনি তাহা জীবন্ত বন্তর ন্থায় প্রাণহীন হইলেই পচিতে আরম্ভ করে। ধর্ম্মের এই-রূপ বিকারে জগতে যত রক্তারক্তি ও মহাঅনর্থপাত ঘটয়াছে ততকি নীচতম স্বার্থসাধন করিতে গিয়াও ঘটয়াছে ? কত হত্যা, কত দাহ, কত অত্যাচার, কত নির্ধুরতা, কত কুসংস্কার, কত নির্যাতন ! বড় কঠিন মূল্যে জীবন্ত সত্তকে গ্রহণ করিতে হয়।

কিন্তু উপায় নাই, এই ভাবেই জীবন্ত সত্যগুলিকে মানব এ যাবং গ্রহণ করিয়াছে এবং এই বিপদ বাদ দিয়া সাধনাকে গ্রহণ করিবার উপায় আজও উদ্ভাবিত হয় নাই। যাঁহারা অতিশয় সাবধান হইতে গিয়াছেন তাঁহাদের স্থচতুর নানা বন্ধনেই মত্যের প্রাণ উড়িয়া গিয়াছে। সত্য জীবন্ত হইবে অথচ বিপদ থাকিবে না এমন উপায় আছে কোথায়? তাহার একমাত্র উপায় আছে যাহা সর্বাপেক্ষা সরল ও সর্বাপেক্ষা উদার কিন্তু সেই জ্ঞাই অতিশয় কঠিন। সেই উপায় সদা প্রাণবান্ থাকা। আচারে

ব্যবহারে জ্ঞানে মতে সাধনার সেবায় কোথারও প্রাণহীন হইও না, তবে এই গলিত বিকারের প্রলয় হইতে রক্ষা পাইবে।

যাক্ সে কথা। মহাপুরুষেরা সত্যকে এই জীবন দেন বলিরা সাধকমগুলী যে তাঁহাদের কাছে কি উপক্ষত তাহা বলিরা শেষ করা যার না। ঐতিহাসিক সেই সব মহাপুরুষকেও অস্থাস্থ মারুষের মত করিয়াই দেখেন কি না, তাই স্থান কাল ঘটনা ও নানাবিধ সীমার মধ্যে বন্ধ করিয়াই তাঁহাদিগকে দেখেন; কিন্তু সাধক মহাপুরুষকে বাহিরের ইন্দ্রিরলোকে রাখেন না তাঁহাকে একেবারে অন্তরলোকে লইয়া গিয়া "মনের মায়ুষ" করেন, তথন আর ত সীমার বা পরিমাণের বোধ থাকে না, তাই ভক্তদের হৃদেরে মহাপুরুষগণ চিরদিনই সীমা অতিক্রম করিয়াই বিভ্যমান। খৃষ্ট ঐতিহাসিকের কাছে একজন মায়ুষ, পুণ্যবান্ সচ্চরিত্র হইলেও একজন মায়ুষ মাত্র কিন্তু খৃষ্টায় সাধকের কাছে তিনি প্রেমলোক-বিহারী মনের মায়ুষ অতএব আর তাঁহাকে স্থানকাল ঘটনার সীমার মধ্যে রক্ষা করা চলিল না।

কত মানব জগতে আছে কিন্তু আমার গৃহে যথন একটি মানবশিশু জন্মলাভ করে তথন খুপ খুনা শব্দ ঘণ্টারবের মঙ্গলাচারে
তাহাকে গৃহে গ্রহণ করি। জীণিচীর দরিদ্র যেদিন বিবাহে চলে
সেদিন তার রাজসজ্জা, রাজাও তাহার জন্ম পথ ছাড়িয়া দেন,
আজ যে সে প্রেমলোকে প্রবেশ করিবে, আজ সে রাজারও বড়।
মহাপুরুষ আমার অন্তরের প্রেমলোকে আসিবেন কি প্রতিদিনেরই
জীণিচীর পরিয়া ? কণ্টকক্ষতচরলে, রৌদ্রন্দ্রবদনে, কুৎক্ষামদেহে ? না, তিনি আসিবেন রাজার স্থার সমারোহে জয়বায়
বাজাইয়া, সুর্বেশ্বর্যে মণ্ডিত হইয়া।

যে মুহুর্তের সাধকদের অন্তর্মধ্যে মহাপুরুষণণ প্রবেশ করেন,
সেই মুহুর্তের তাঁহারা ঐতিহাসিক জন-স্থলভ সব সীমাকে অতিক্রম
করেন। তথন কোথার সীমা নাই, শেষ নাই এবং কোনরূপ
পরিমাণ নাই। সবই অনন্ত সবই অসীম সবই অশেষ। প্রেমের
পরশমণির সিংহাসনের একেবারে উপরে যে তিনি আজ বসিয়াছেন।
এই জন্তই বুদ্ধের হুই রূপ আছে, এক রূপ ঐতিহাসিকের নেত্রে,
সেখানে তিনি রাজার পুত্র, কপিলবাস্ত্রতে তাঁহার জন্ম, নিরঞ্জনার
তীরে তিনি সাধনা করিয়াছেন ইত্যাদি। কিন্তু আর এক রূপ
আছে ভক্তের অন্তরে, সেখানে ভক্তের হাদয়কমলে তাঁহার জন্ম,
ত্রিলোকের ঐথর্য তাঁহার ভূষণ, সকল বিচিত্র ব্যাপারই তাঁহার
লীলা ইত্যাদি।

এই পদ্বার বিপদ বিস্তর। একটু প্রাণহীন হইদেই পচিন্না উঠিবার আর শেষ নাই। কিন্তু সাধনা অন্তরের বস্তু প্রেমের ধন। মহাপুরুষকে অন্তরলোকে না নিন্না সাধক যে পারেন না : উপান্ন যে নাই।

তাই ইতিহাসে বুদ্ধের এক রূপ, বৌদ্ধ সাধকদের কাছে আর এক রূপ, সেথানে তাঁহারা তাঁহাকে পূজা করেন, একেবারে বুদ্ধেরই তপস্থা করেন। এই হুই রূপে সামঞ্জস্ত কোথার ? সামঞ্জস্ত করা কি কঠিন, সত্যের জরীপে মহাপুরুষের চরিত্র যায় শুকাইয়া, ভক্তের প্রেমবারি সেচনে অনেক সময় যায় পচিয়া। সামঞ্জস্ত হইলে ষে বাঁচা যাইত।

এই গ্রন্থে সেই সামঞ্জপ্তের জ্বন্ত, গ্রন্থকার প্রাণপণ চেষ্টা করিরাছেন। বড় কঠিন কাজ, সত্যকে রক্ষা করিতে হইবে অথচ ভক্ত মহাপুরুষের জীবনীকে প্রাণহীন করাও হইবে না, বড় কঠিন ব্রত। মহাদেবের কুষ্ঠিত নৃত্যের চিত্র মনে পড়ে। আনন্দ তাঁহার অসীম অথচ সীমার জগতে তাঁহার নৃত্যলীলা করিতে হইবে। তাই সকল দিম্মণ্ডলের সীমায় সীমায় তাঁহার নৃত্যলীলা কুন্তিত হইয়া উঠিতেছে। এই ছন্ধহ ব্রতে গ্রন্থকার প্রাণপণ চেষ্টা করিয়াছেন এবং যে পরিমাণ সাফল্য আশাও করি নাই তাহাও লাভ করিয়াছেন দেখিয়া বিশ্বিত হইলাম। এই হুই বিরুদ্ধ ধারাকে মিলিত করিয়া দীর্ঘ সময় চলা অসম্ভব, এই পথথানি যে "ক্ষরস্ত ধারা নিশিতা হুরতায়।" এইরূপ গ্রন্থ দীর্ঘ হইতেই পারে না, তাই এই দীর্ঘ গ্রন্থথানি থুব দীর্ঘ হয় নাই, তথাপি গ্রন্থথানি অপূর্ব্ধ। অ-বৌদ্ধ সাধকের কাছে এইরূপ একথানি গ্রন্থের একাস্ত প্রয়োজন ছিল : বৈই গ্রন্থে বদ্ধের ঐতিহাদিক শুক্ষ মূর্ত্তিও নাই, আবার তিনি একেবারে দেবতা হইয়া অতি প্রাক্ত হইয়া উঠেন নাই। এথানে তাঁহার সাধক বেশ। যে বেশে তিনি নিজে সাধনা করিয়াছেন সেই বেশেই সকল দেশের সকল যুগের ও সকল সম্প্রদায়ের সাধকের হৃদয়ে অসাধারণ সেবা-রস ও অপূর্ব্ব সাধন-রস সঞ্চার করিতেছেন। তাই এই গ্রন্থে তিনি অতি প্রাক্বত নহেন। এই হরিহরের মিলনে যজ্ঞটি বড় মধুর হইয়াছে।

গ্রন্থকার গ্রন্থের সমস্ত বস্তুই বৌদ্ধশান্ত হইতে বা ভক্তদের লেখা হইতে গ্রহণ করিয়াছেন। নিজ-কলনার আশ্রর গ্রহণ করেন নাই। শাস্ত্রে অবশ্র বৃদ্ধবাণী ও বৃদ্ধকাহিনী আছে কিন্তু ঐতিহাসিক বৃদ্ধের স্থায় শাস্ত্রের বৃদ্ধবাণীও শুক্ষ। মহাপুরুষদের বহু বাক্য শাস্ত্র ঠিক বৃদ্ধিতে পারে না—তাহা তাঁহাদের সাধকেরাই বোঝেন, কারণ তাঁহারা তো জ্ঞান বা দর্শন বলিতে আন্দর্মন নাই যে শাস্ত্রে বা দর্শনে তাঁহাদের সব কথা ধরা পড়িবে। তাঁহাদের সাধনার গভীর বাণী বহু সময় শাস্ত্রে ধরা পড়েই না এমন কি অনেক সময় তাঁহারা নিজেরাও তার স্বটা ভাবিয়া দেখেন না। সাধক সাধনা করিয়া সেই স্ব তাৎপর্য্য বাহির করিয়া লয়েন।

মহাসাধকদের বাণী-ই মন্ত্র। মন্ত্র মাত্রেই বীজমন্ত্র। বীজের মধ্যে যে রূপটি প্রচ্ছের আছে তাহা কি শস্তের দোকানের পাষাণ-ভিত্তিতে স্তূপীকৃত বীজের মধ্যে প্রকাশ পার ? ভক্তের সরস চিত্ত-উত্থানে তাহার অন্তর-নিহিত শ্রামনতা, নানা পুষ্পবর্ণ বিচিত্রতা, নানা ফলনিহিত মাধুর্যা ধরা পড়িয়া যায়। তার স্পন্দন, কম্পন, ছায়া রূপরসগন্ধ দেহমনপ্রাণকে জুড়াইয়া দেয়।

বৃদ্ধ সাধক ছিলেন না, একথা যিনি বলেন তাঁহাকে বলিবার মত আমার কিছু নাই। যে মহাসাধক তিনি ছিলেন—তাঁহার বাণী কি মন্ত্র না হইয়া যায়? তাহা না হইলে কি জগতের সর্বাপেক্ষা অধিক মানব তাঁহার বাণীতে আশ্রুয় পাইয়া বাঁচিয়া যায়? শাস্ত্র দেখিয়া কি সেই বাণীর সব সার্থকতা বুঝা যায়? তাই গ্রন্থকার যত পারেন শাস্ত্র হইতে রত্ন সংগ্রহ করিয়াছেন কিন্তু মাঝে নাঝে সেই রত্নাবলীর তাৎপর্য্যের জন্ত বুদ্ধের সব সাধকদের ছয়ারে হাত পাতিয়াছেন, তাঁহার গ্রন্থে এমন একটি পংক্তি নাই যাহা হয় বৌদ্ধাস্ত্র, না হয় কোন ভক্তজনের গ্রন্থ হইতে না লইয়াছেন! শাস্ত্রের এবং ভক্তের কাছে বাণী ও উপদেশ ভিক্ষা করিয়া ঐতিহাসিক যাথাতথ্যের দিকে চক্ষু রাখিয়া সাধক বুদ্ধের চরণে মন নত করিয়া যে অমৃত তিনি আজ আমাদিগকে পরিবেষণ করিয়াছেন তার জন্ত তাঁহার কাছে রুতজ্ঞতা প্রকাশ না করিয়া পারি না।

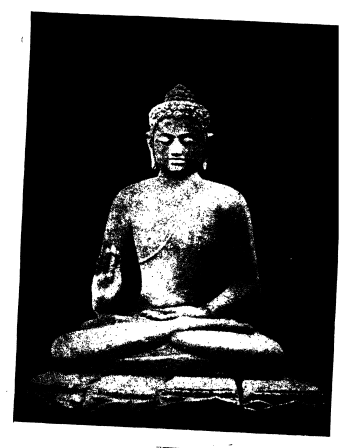
এমন গ্রন্থের আরম্ভে প্রগল্ভতা সাজে না। ইতিপূর্ব্বেই যতথানি অপরাধ করিয়াছি তাহার জন্ত ক্ষমা ভিক্ষা করিয়া আমি এথানেই নিবৃত্ত হইব।

# সূচী

| জীবন                             |        |     |            |
|----------------------------------|--------|-----|------------|
| শাক্যবংশ ও শাক্যদেশ              | •••    |     | >          |
| বুদ্ধের বাল্য ও গার্হস্থ্য জীবন  | •••    |     | ৬          |
| বৈরাগ্যসঞ্চার                    | ···· . | ••• | ۶۰         |
| গৃহত্যাগ ও দেশপর্যাটন            | •••    | ••• | ১৩         |
| সাধনা ও বোধিলাভ                  | •••    | ••• | २२         |
| বৃদ্ধ ও তাঁহার পঞ্চ শিষ্য        | •••    | ••• | ৩•         |
| নবধর্ম্মের প্রচার ও ব্যাপ্তি     | •••    | ••• | <b>9</b> 9 |
| অস্তিম জীবন                      |        |     | ¢۶         |
| বাণী                             |        |     |            |
| বুদ্ধের সার্বভৌমিকতা             |        |     | 95         |
| বৃদ্ধের আহ্বান                   | •••    | ••• | 99         |
| বৌদ্ধ নীতি                       | •••    | ••• | ৮২         |
| বৌদ্ধ গৃহ ও গৃহী                 | •••    | ••• | 20         |
| বৌদ্ধজীবন                        | •••    | ••• | 36         |
| বৌদ্ধকৰ্ম্ম                      |        | ••• | >0>        |
| বৌদ্ধসাধনা                       | •••    | ••• | 704        |
| বৌদ্ধসাধনা ( দ্বিতীয় প্রস্তাব ) | *      | ••• | 226        |
| বৌদ্ধ সাধকের আদর্শ               | •••    | ••• | ১২৮        |
| বৌদ্ধ সাধকের নির্বাণ             | •••    | ••• | ১৩৪        |

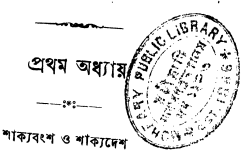
# জীবন





বদ্ধদেব

# ব্রজের জীবন ও বাণী



কুশীনগর হইতে কুমায়ুনপর্য্যস্ত ভূভাগ এককালে শাকাবংশীর ক্রিরদের নিবাসভূমি ছিল; এই প্রদেশের উত্তরে হিমগিরিশ্রেণী তরঙ্গাকারে বিরাজিত, পূর্ব্বে প্রতাপশালী মগধ ও লিচ্ছবিদের রাজ্য, এবং পশ্চিমে কোশল রাজ্য অবস্থিত ছিল। বিষ্ণুপুরাণে বর্ণিত হইয়াছে যে, মগধরাজ নন্দ এক সময়ে ধরা নিঃক্ষত্রিয় করিয়াছিলেন; তাঁহার অভ্যুদয়ের বহুপূর্ব্ব হইতেই ক্ষত্রিয়েরা হীনবীর্যা হইয়াছিল; দেশের এই ছুর্গতির দিনে শাক্যেরা দেশরকার ভার গ্রহণ করেন।

শাক্যরাজ্যের রাজধানী কপিলবাস্ত নগর রোহিণীনামক একটি পার্ব্যভীয় স্রোভিশ্বনীর তীরে অবস্থিত ছিল। এই নগরটি ধ্বংসপ্রাপ্ত হইয়াছে। চীন দেশীয় পরিব্রাজকেরা যথন ভারতবর্ধে আসিয়াছিলেন, তাহার পূর্ব্বেই এই নগর বিনষ্ট হইয়াছিল।

...

স্থপণ্ডিত কার্লাইল সাহেব ১৮ ৭৫ খৃষ্টাকে কপিলবাস্তর অবস্থান নির্ণয় করিয়াছেন। এই প্রাচীন নগরটি যেস্থানে বিষ্ণমান ছিল, উক্তস্থান এখন ভূইলাগ্রাম নামে পরিচিত। গ্রামের সমীপে একটি ব্রদ আছে এবং অনতিদ্রে একটি নদী প্রবাহিত। বুদ্ধের জন্মভূমি কপিলবাস্ত বারাণসীধাম হইতে শতাধিক মাইল উত্তরে এবং অযোধ্যা হইতে ২৫ মাইল উত্তরপূর্বে অবস্থিত।

বুদ্ধচরিত-প্রণেতী অশ্বয়েষ বলেন যে, এই স্বভাবস্থলর নগর এককালে কপিল ঋষির সাধনক্ষেত্র ছিল এবং সেইজন্মই নগরটির নাম কপিলবাস্ত হইয়াছে। অশ্বয়েষের অপর কাব্য সৌন্দরানন্দে কথিত আছে যে, স্থ্যবংশীয় একব্যক্তি পিতৃশাপগ্রস্ত হইয়া কপিল মুনির আশ্রমে আশ্রয় লাভ করিয়াছিলেন; কালক্রমে তাঁহার বংশধরেরা এথানে রাজ্য প্রতিষ্ঠা করিয়া রাজত্ব করিতে থাকেন। ইহারা শাকবন-বেষ্টিত ঋষির আশ্রমে বাস করিতেন বলিয়া "শাক্য" আথ্যা পাইয়াছিলেন।

শাক্যবংশীয়েরা যে এককালে ভুজবলে ও সমৃদ্ধিতে প্রাধান্ত লাভ করিয়াছিলেন, সে বিষয়ে সন্দেহ করিবার কোন হেতু নাই। ইহারা যে প্রদেশ অধিকার করিয়া বাস করিতেন, তাহার মধ্যে কপিলবান্ত, শিলাবতী, সক্কর, দেবদহ প্রভৃতি অনেকগুলি সমৃদ্ধ নগরীর উৎপত্তি হইয়াছিল। হলচালন ও পশুপালনই যে বাজ্যের অধিবাসীদের প্রধান উপজীবিকা, সেথানে খুব পাশাপাশি বহু নগর গঠিত হইতে পারে না। স্কুতরাং সমৃদ্ধিশালী শাক্যরাজ্য ্য বহুদুরব্যাপী ছিল, তদ্বিষয়ে সন্দেহ নাই।

পুণাবান ওদ্ধোদন এই স্ববিস্ত রাজ্যের রাজা ছিলেন।

সাধারণতঃ রাজা বলিতে আমরা যাহা বুঝি তিনি তেমন সর্বান শক্তিমান্ ভূপতি ছিলেন না। সগোত্রদের মধ্যে প্রধান ছিলেন বলিয়া, তিনি তাহাদের নায়ক নির্বাচিত হইয়াছিলেন। রাজপদ তথন বংশগত ছিল না; শাক্যেরা তাহাদের নির্বাচিত নায়ককে "রাজা" বলিয়া সম্বোধন করিত।

রাজ্যসংক্রাপ্ত যাবতীয় কার্য্যের সহিত দেশের যুবা বৃদ্ধ সকলেরই যোগ ছিল। রাজকার্য্যপরিচালনার জন্ত কপিলবাস্ত নগরে "সন্থাগার"নামক একটি বিচারশালা ছিল; তথায় সর্বজ্জন সমক্ষে রাজা বা নির্বাচিত দেশনায়ক সাধারণ প্রশ্নসমূহের মীমাংসা করিতেন। একমাত্র রাজধানীতে নহে, প্রধান প্রধান নগরেও "সন্থাগার" থাকিত। পল্লীবাসীরাও নিজদের ছোটবড় প্রশ্নগুলি প্রকাশ্ত সভায় মীমাংসা করিত। আম, কাঁটাল, গুবাক, নারিকেলের বাগানে খোলা জায়গায় পল্লীবাসীদের বৈঠক বসিত।

শাক্যেরা ক্ষত্রিয় হইলেও ক্ষি ও পশুপালনই তাহাদের প্রধান উপজীবিকা ছিল। হিমালয়ের অদ্রবন্তী সন্তল ভূতাগে শশুক্ষেত্রের পাশে পাশে শাক্যদের ঘরগুলি অবস্থিত ছিল। কুস্তকার, স্বর্ণকার, স্তর্গর প্রভৃতি শিল্পীদের বাসের জন্ম স্বতন্ত্র প্রথম নির্দিষ্ট থাকিত। স্থবিস্থৃত বনভাগের দারা গ্রামগুলি ব্যবহিত ছিল। কেহ কেহ বলেন, এই সকল অরণ্যে দস্যারা বাস করিত: কিন্তু তাহাদের উপদ্বের কোনও বিশ্বাস্থোগ্য বিবরণ পাওয়া যায় না। এই সময়কার গ্রামগুলিকে এক একটি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র স্বাধীন রাজ্য বলা যাইতে পারে।

গ্রামবাসীরা সরল স্থন্দর জীবন যাপন করিত। কেহ ধনী

কেহ দরিদ্র এইরূপ অর্থগত বৈষম্য তাহাদের মধ্যে দেখা যাইত
না। তাহাদের গ্রাসাচ্ছাদন অল্লায়াসে চলিয়া যাইত—চোর
ডাকাতের উপদ্রব ছিল না—আপনাদের পল্লী মধ্যে তাহারা পূর্ণ
স্বাধীনতা সম্ভোগ করিত। পল্লীবাসীদের মধ্যে যেমন কেহ
প্রবল ভূষামী ছিল না, তেমনি নিরন্ন পথের ভিথারীও দেখা
গাইত না।

পল্লীবাসীদের সাধারণ স্থপসাচ্ছন্দ্যের কোন অভাব ছিল না।
তাহাদের দিনগুলি একরূপ অনায়াসেই শান্তিতে কাটিয়া যাইত।
কেবল যে বংসর অনাইষ্টি হেতু শস্ত নষ্ট হইয়া যাইত সেই বংসর
গ্রহে গৃহে হাহাকার ধ্বনি শোনা যাইত। বৌদ্ধর্ম-গ্রন্থে এরূপ
ছর্ভিক্ষের বিবরণ পাওয়া যায়।

পল্লীবাসীদের বাসগৃহগুলি কাছাকাছি সন্নিবিষ্ট ছিল। বিচ্ছিন্ন গৃহের উল্লেখ কোণায়ও দৃষ্ট হয় না। তুইখানি গৃহের মধ্যে একটি কপ্রশস্ত রাস্তামাত্রের ব্যবধান থাকিত।

প্রত্যেক গৃহস্তই কতগুলি গোমহিষাদি পশু রাখিত। এই সকল পশুর জন্ত পল্লীবাসীদের সাধারণ একথানি চারণভূমি পাকিত। শশুকেত্রের ফসল যথন উঠিয়া যাইত, তথন পল্লীবাসীদের গৃহপালিত পশুগুলি ঐ ক্ষেত্রেই চরিয়া বেড়াইত; কিন্তু ক্ষেত্রে ফসল গাকিলে তাহাদের পক হইতে একব্যক্তি পশুগুলির তত্ত্বাবধানের জন্ত নির্বাচিত হইত। সাধারণতঃ বিশ্বাসী ও স্ক্রেণায় ব্যক্তি উপর এই কার্য্যের ভার অর্পিত। এইরূপ বর্ণিত আছে যে, পশুরুক্ষক তাহার প্রতিপালিত পশুর আরুতি গাত্রের বিশেষ বিশেষ চিচ্চ বিশ্বা দিতে পারিত। পশুদের গাত্র হইতে মশক মক্ষিকা প্রশৃত্তি

ভাড়াইয়। দিবার কৌশল, ক্ষত আরোগ্য করিবার চিকিৎসাপ্রণালী প্রভৃতি বিষয়ে ইহার বিশেষ অভিজ্ঞতা থাকিত।

কৃষিকার্য্য-পরিচালনারও মোটাযুটি স্থব্যবহা ছিল। নালী কাটিয়া কেত্রে জলপ্রদানের ভার পল্লীসম্প্রদায়কে গ্রহণ করিতে হইত। সম্প্রদায়ের নায়ক স্বয়ং ইহার তত্ত্বাবধান করিতেন। কোন ব্যক্তি আপন ক্ষেত্রের চারিদিকে বেড়া দিতে পারিত না; সমগ্র ক্ষেত্রের চতুর্দিকে প্রাচীর দেওয়ার বিধান ছিল। ক্ষেত্রথণ্ডগুলিকে লইয়। সমগ্র ক্ষেত্রের যে আকৃতি হইত, উহা দেখিতে অনেকটা বৌদ্ধ ভিক্ক্র চীবরথণ্ড-ত্ল্য; উল্লিখিত প্রকার জনপদেই সেকালের ভারতবাসীদের অধিকাংশ বাস করিত; সমগ্র দেশের মধ্যে অতিমল্প্রাক্ লোকই নগরে ছিল।

## দ্বিতীয় অধ্যায়

---:+:---

## বুদ্ধের বাল্য ও গার্হস্থ্য জীবন

বাঁহার দাধনা পৃথিবীকে নৃতন আলোকে উদ্ধাদিত করিয়াহে এব এককালে ভারতবর্ষের ধর্ম, দাহিত্য, বিজ্ঞান, শিক্ষা-দীক্ষা, শিল্প-কলা ও স্থাপত্য, দকল বিভাগকে সঞ্জীব করিয়া দিয়াছিল, আনরা দেই মহাপুরুষ বুদ্ধের জীবন সংক্ষেপে আলোচনা করিব।

আমাদের আলোচ্য বুদ্ধদেব—ঐতিহাসিক মহাপুরুষ; স্থতরাং সর্ব্ধপ্রকার অলোকিকত্ব ও আতিশয্য বর্জ্জন করিয়া তাঁহার চরিত্র-অঙ্কনের চেষ্টা করিব।

বৃদ্ধদেবের পিতার নাম শুদ্ধোদন, মাতার নাম মহামায়। অন্নমান খৃঃ পৃঃ ৬২০ অদে কপিলবাস্তর অদূরবর্ত্ত্তী লুম্বিনীনামক প্রমোদকাননে বৈশাখী পূর্ণিমা তিথিতে তাঁহার জন্ম হয়; কথিত আছে, উন্থানে বেড়াইতে বেড়াইতে জননী মহামায়া যথন শালতরুর একটি পুষ্পিত পল্লব ছিল্ল করিবার জন্ম হস্ত উত্তোলন করিয়াছিলেন, তথন তাঁহার পুত্র প্রস্তুত হয়। কুমারের জন্মে রাজ্যে সকলেরই অর্থসিদ্ধি হইয়াছিল বলিয়া, শুদ্ধোদন তাঁহার নাম "সর্ব্বার্থসিদ্ধ" (বা "দিদ্ধার্থ") রাথিলেন। পুত্রপ্রসবের সপ্তমাদিনে জননী মহামায়ার মৃত্যু ঘটে।

পুরবাসীদের কল্যাণকারিণী এবং নূপতি ভদ্ধোদনের প্রাণতুল্যা

মহামায়ার অকাল মৃত্যুতে সকলেই বিষণ্ণ হইলেন; শুদ্ধোদন নব-কুমারের মুখ চাহিয়া কোনরূপে পত্নীশোক সংবরণ করিলেন। শিশু সিদ্ধার্থ বিমাতা ও মাতৃষ্পা গৌতমীর অঙ্কে দিন দিন বৰ্দ্ধিত হইতে লাগিলেন।

ভোগ ও সম্পদের মধ্যে প্রতিপালিত হইয়াও সিদ্ধার্থ বাল্যকাল
হইতেই গন্তীর ও সংযত ছিলেন। বালস্থলত চাপল্য তাঁহার
ছিল না; বিবিধ শাস্ত্র অধ্যয়ন করিয়া তিনি স্থপণ্ডিত হইলেন।
ক্ষত্রিয়োচিত যুদ্ধবিভাতেও তিনি পারিদর্শিতা লাভ করিয়াছিলেন।
শাক্যকুলে অখারোহণ ও রথচালনে কেহই তাঁহার সমকক্ষ ছিল না
বিলিয়া প্রকাশ। উত্তরকালে যে করুণার ধারা তিনি সকল মানব
ও প্রাণীকে আপনার করিয়া ফেলিয়াছিলেন, বাল্যে ও কিশোরকালেই তিনি তাহার প্রথম আভাস প্রদান করেন। দলের সঙ্গে
মিশিয়া তিনি শিকার করিতে যাইতেন বটে, কিন্তু কথনও কোন
প্রাণীর প্রাণসংহার করিতেন না।

এই সময়কার একটি প্রসিদ্ধ আখ্যায়িক। সিদ্ধার্থের জীবপ্রীতির প্রকৃষ্ট পরিচয় প্রদান করে। কথিত আছে, একদা নির্দ্মণ বসস্ত-প্রভাতে তিনি রাজবাটীর উন্থানে ভ্রমণ করিতেছিলেন, এমন সময়ে একঝাঁক কলহংস মধুর কলরবে আকাশ মুখরিত করিয়া তাঁহার মাথার উপর দিয়া উড়িয়া যাইতেছিল। সহসা তীরবিদ্ধ হইয়া একটি হংস সিদ্ধার্থের স্মুথে ভূতলে পতিত হইল। হংসটির শুভ্র বক্ষঃস্থল রক্তে রঞ্জিত হইয়া গিয়াছিল। সিদ্ধার্থ ক্লবিলন্ধ না করিয়া আহত হংসটিকে কোলে লইয়া তীরটি তুলিয়া ফেলিলেন এবং স্বেহণীতল হস্তে তাহার সেবা করিতে লাগিলেন। পক্ষীটি

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

কেমন বেদনা পাইয়াছে পরীক্ষা করিবার জন্ম সিদ্ধার্থ তীরের অগ্রভাগ নিজ হস্তে বিধাইয়া দিলেন এবং তদনস্তর সজলনয়নে আবার তাহার সেবায় রত হইলেন। তাঁহার করুণ শুশ্রাষায় পাথী

ইহার মধ্যে দিদ্ধার্থের জ্ঞাতিভ্রাতা দেবদন্ত উন্থানে উপস্থিত গ্রহল। তাহার অব্যর্থ দন্ধানেই হংস ভূতলশারী হইমাছিল বলিয়া সে পাখীটি দাবী করিল। সিদ্ধার্থ বিনীতভাবে কহিলেন "আমি এই পাখীটি কিছুতেই তোমাকে দিতে পারি না, ইহার যদি মৃত্যু ঘটিত, তাহা হইলে তুমিই পাইতে, আমার সেবায় এই পাখীটি বাচিয়া উঠিয়াছে, স্থতরাঃ ইহাতে এখন আমারই অধিকার।" এই পাখীর অধিকার লইয়া ছইজনের মধ্যে তুমুল বাদান্থবাদ হইল। অবশেষে প্রবীণ ব্যক্তিদের সভায় ইহার বিচার হইল। তাহারা বিলিলেন "যিনি প্রাণরকা করেন জীবিত প্রাণীর উপর তাহারই অধিকার, স্থতরা সিদ্ধার্থ ই এই পাখী পাইবেন।" দিদ্ধার্থের যে করুণরাগিণীতে একদিন সমগ্র মানবের হৃদয়তন্ত্রী ঝন্ধত হইবে এই ঘটনায় কৈশোরেই তাহার পূর্বাভাস লক্ষিত হইল।

কপিলবাস্ত নগরে প্রতিবংসর হলকর্ষণোৎসব হইত। এই দিন রাজা, অমাত্য পারিষদ ও পৌরজনসহ মহাসমারোহে হলচালনা করিতেন। একবার কিশোর সিদ্ধার্থ এই উৎসবে যোগদান করেন। উৎসবমন্ত পুরবাসীদের কলকোলাহলের মধ্যে তিনি একটি জ্ব-রক্ষের মূলে আদন গ্রহণ করিলেন। তাঁহার গভীর দৃষ্টির সমূথে নিষ্ঠুরতার ও হিংসার বীভৎসভাব প্রকাশিত হইয়া পড়িল। তিনি দেখিলেন উদরায়-সংগ্রহের জন্ম প্রথব স্থ্যকিরণে ক্লবকগণ ধর্মাক্ত- কলেবরে কি কঠোর সংগ্রাম করিতেছে ! ক্লিষ্ট বলীবর্দ্দের স্থকোমল অঙ্গে মুক্তমুক্তঃ কি নির্দ্ম আঘাত পড়িতেছে ! ইহাদের পদতলে পড়িয়া কত অসংখ্য ছোট ছোট প্রাণী নিহত হইতেছে ! এই সকল মৃতদেহ লইয়া পক্ষীদের মধ্যে কি ভীষণ কাড়াকাড়ি পড়িয়া গিয়াছে!

সিদ্ধার্থের করণ আঁথি ধীরে ধীরে নিমীলিত হইয়া আসিল।
অসংখ্য নরনারী জীবজন্তর ত্রুপ তাঁহার স্কুকুনার চিন্ত স্পর্শ করিল।
জন্ম মৃত্যুর চক্তেরে রহস্ত তাঁহার চিন্তার বিষয় হইল। জম্বুক্ষতলে
চিত্রার্পিতের স্থায় তিনি ধ্যানস্থ হইয়া রহিলেন।

উৎবসান্তে গৃহে ফিরিবার সময়ে কুমারের খোঁজ পড়িল।
কিয়ৎকাল অন্ধুসন্ধানের পরে পৌরজনেরা দেখিল তিনি নিম্পদ্দদেহে নিমীলিতনেত্রে জম্বুতরুতলে ধ্যানমগ্ন হইয়া আছেন।
বিশ্বপ্লাবনী করুণায় উদ্ভাসিত কুমারের দিব্য মুখকান্তি দেখিয়া
শুদ্ধোননের বিশ্বরের সীমা রহিল না। বহুক্ষণ পরে ধ্যান ভাঙ্গিলে
পিতাকে প্রণাম করিয়া তিনি করুণকণ্ঠে কহিলেন—"পিতঃ,
কৃষিকার্য্যে অসংখ্য জীবের প্রাণবিনাশ হয়, এই কার্য্য হইতে আপনি
বিরত হউন।"

পুত্রের গান্তীর্য্য ও বৈরাগ্য বিষয়াসক্ত পিতাকে চিন্তিত করিয়।
তুলিল। সিদ্ধার্থের মন ভোগস্থথের প্রতি আক্ষুষ্ট করিবার জন্ম
পিতা তাঁহাকে বিবাহপাশে বন্ধন করিবার ইচ্ছা করিলেন।
দশুপাণি-ছহিতা গোপার সহিত কুমারের বিবাহ হইল। তাঁহার
উদাসীন চিত্তকে ভোগাসক্তির দিকে লইয়া যাইবার জন্ম শুদ্ধোদন
প্রত্যহ নৃত্য গীত আমোদ-প্রমোদের বিবিধ ব্যবস্থ। করিলেন।

রূপবতী ও গুণবতী গোপাকে জীবনসঙ্গিনীরূপে লাভ করিয়া

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

দিদ্ধার্থ আপনাকে ভাগ্যবাৰ মনে করিলেন। হিতৈধিণী সাধ্বী পত্নীর সাহচর্য্যে তাঁহার জীবন স্থথময় হইল। গার্হস্থ-জীবনের স্থণভোগে তাঁহার জীবনের কিয়ৎকাল কাটিয়া গেল।

## তৃতীয় অধ্যায়

### বৈরাগ্যসঞ্চার

সমগ্র মানবজাতিকে হৃঃখ হইতে মুক্ত করিবার কল্যাণকর স্থ্যহৎ ব্রত যাঁহাকে গ্রহণ করিতে হইবে, সংসারের ক্ষণস্থায়ী স্থ্য-ভোগ তাঁহাকে কেমন করিয়া বাধিয়। রাখিবে ? রাজ-অস্তঃপুরের প্রচুর ভোগবিলাসের আড়ম্বরের মধ্যে অবস্থিত হইলেও সিদ্ধার্থ আপনার চিত্তে কথন কথন বাহির হইতে করুণ আহ্বান শুনিতে পাইতেন। জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু নিরস্তর সমস্ত প্রাণীর জীবন হৃঃখন্ম করিয়া রাখিয়াছে; ইহাদের আক্রমণহইতে কি উপারে জীবকুল নিম্কৃতি লাভ করিতে পারে, এই চিন্তা বিহ্যৎ-ক্রণের জ্যায় সময়ে তাঁহার মনে উদিত হইত। জীবনের উচ্চ লক্ষ্য ক্ষীণভাবে তাঁহার নিকটে প্রকাশ পাইত। মনের এইরূপ অবস্থায় সিদ্ধার্থকৈ ভোগবিলাস শান্তিদান করিতে পারিত না। গভীর হৃংথে তাঁহার হৃদয় পরিপূর্ণ হইয়া উঠিত। -

একদা বসস্তকালে সিদ্ধার্থের নগরভ্রমণের বাসনা হইল। তিনি

পিতার নিকটে নিজের অভিপ্রায় ব্যক্ত করিলেন। রাজার আদেশে নগর, পত্রে পুষ্পে পতাকায় ও মঙ্গলকলসীতে স্থসজ্জিত হইল। সারথি ছন্দককে লইয়া রথারোহণে সিদ্ধার্থ ভ্রমণে চলিলেন। এই সময়ে তিনি প্রথমদিনে পলিতকেশ শিথিলচর্ম্ম কম্পিতপদ জরাজীর্ণ রৃদ্ধ, বিতীয় দিনে শুষ্ক শীর্ণ বিবর্ণ চলংশক্তিহীন রোগী, এবং তৃতীয়দিনে এক মৃতদেহ দেখিতে পাইলেন।

চরিত-আখাায়কগণ ঐ তিনদিনের মনোহর বিস্তৃত বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। উক্ত বর্ণনা পাঠ করিলে ইহা অনায়াসেই হৃদয়ঙ্গন হয় যে, জরা ব্যাধি ও মৃত্যুর অপরিহার্য্য ত্রুংথ এই সময়ে সিদ্ধার্থকে ব্যাকুল করিয়া তুলিয়াছিল; কিন্তু এই সকল অতিরঞ্জিত আ্থানগুলিকে সর্বাংশে সতা বলিয়া স্বীকার করা যায় না। সিন্ধার্থ উনত্রিশ বংসর বয়সে গৃহত্যাগ করেন, ঐ সময়পর্য্যন্ত তিনি জরা ব্যাধি ও মৃত্যু সম্বন্ধে শিশুতুল্য অজ্ঞ ছিলেন একথা শ্রদ্ধেয় নহে। তীক্ষধী ও স্বভাববিরাগী সিদ্ধার্থকে তাঁহার পিতা ভোগস্থথে আসক ক্রিবার জন্ম এত দীর্ঘকাল জরা, ব্যাধি ও মৃত্যুহীন প্রমোদলোকে আবদ্ধ করিয়া রাখিতে পারিয়াছিলেন, একথা বিশ্বাসযোগ্য নতে। তবে এই সময়ে এই তিনের রহস্ত তাঁহার চিত্তকে গভীরভাবে নাড়া দিয়াছিল, জীবকুলের অপরিহার্য্য অনস্তত্বঃথ তাঁহার অন্তর্দ্ধ ষ্টির সন্মুখে উদ্বাটিত হইয়াছিল, এতদিন কেবল মাঝে মাঝে যে তত্ত্ব জাঁহার মনে আসিত, এক্ষণে উহা চির দিনের জন্ম গভীরভাবে তাঁহার হৃদয় অধিকার করিল। গৃহজীবনের স্থতোগ হইতে তাঁহার মন চির্দিনের জন্ম ফিরিয়া আসিল। আপনাকে সম্পূর্ণ ত্যাগ করিয়া তিনি জীবের হঃথমুক্তির উপায় আবিষ্কার করিতে প্রস্তুত হইলেন। এই মঙ্গল ব্রত সাধনের নিমিত্ত তাঁহাকে কি করিতে হইবে, কোন্
পথ অবলম্বন করিতে হইবে, এই মহতী চিন্তা তাঁহাকে আবিষ্ট
করিল। যথন মনের এইরূপ অনিশ্চিত অবস্থা সেই সময়ে চতুর্থ
দিনে নগরে ভ্রমণকালে প্রশাস্তমূর্ত্তি গৈরিকধারী এক সন্ন্যাসী তাঁহার
দৃষ্টি আকর্ষণ করে। সাধুর শাস্ত সংযত নির্বিকারভাব সিদ্ধার্থকে
মুগ্ধ করিল। তিনি স্থির করিলেন, মুক্তির পথ আবিষ্কার করিবার
জক্ত সংসারের ভোগবিলাস ত্যাগ করিয়া সন্ন্যাসব্রতই গ্রহণ করিতে
হইবে। তিনি বুঝিলেন, মহাত্যাগ ভিন্ন মহাকল্যাণ লাভের
দিতীয় কোন উপায় নাই।

সিদ্ধার্থের মনে তুমুল সংগ্রাম চলিতে লাগিল। একদিকে বাহির হইতে ত্যাগের গভীর আহ্বান, অপরদিকে শ্রেহময় জনক, স্নেহময়ী বিমাতা ও পতিপ্রাণা গোপার মমতার বন্ধন। তাঁহার আহারে রুচি নাই, নয়নে নিদ্রা নাই, নৃত্যগীতে আহক্তি নাই।

শিদ্ধার্থের মনে যথন এইব্লপ চিস্তার ঘাতপ্রতিঘাত চলিতেছিল, এমন সময়ে একদিন তিনি সংবাদ পাইলেন গোপা একটি পুত্র প্রসব করিয়াছেন। এই সংবাদশ্রবণৈ তিনি বিন্দুমাত্র আনন্দলাভ করিতে পারিলেন না, পরস্ভ গৃহত্যাগের বাসনা তাঁহার মনে বলবতী হইয়া উঠিল।

## চতুর্থ অধ্যায়

--:\*:---

## গৃহত্যাগ ও দেশপর্য্যটন

গৃহত্যাগের অবিচলিত সংকল্পে মন দৃঢ় করিয়া সিদ্ধার্থ উৎসব-প্রমন্ত রাজভবনে প্রবেশ করিলেন। স্নেহকোমল-হৃদয় জনককে না জানাইয়া গৃহত্যাগ করিলে তাঁহার হৃদয় শোকে ভাঙ্গিয়া পড়িবে, মনে করিয়া সিদ্ধার্থ পিতার সমীপে উপস্থিত হইয়া বুক্তকরে নিবেদন করিলেন—"জরা. ব্যাধি ও মৃত্যুর আক্রমণে জীবের জীবন দুঃখময় হইয়া আছে, এই মহাদুঃখ হইতে মুক্তির উপায় নির্দ্ধারণ করিবার জন্ম আমি সন্ন্যাসত্রত গ্রহণ করিব, স্থির করিয়াছি; আপনি অন্থ্রাহপূর্ব্বক আমাকে অন্থ্যতি প্রাদান কর্মন।"

এই কথা শুনিয়া শুদ্ধোদনের মাথায় যেন বক্সপাত হইল।
তিনি পুল্লকে তাঁহার সদ্ধন্ন ত্যাগ করিয়া সংসারধর্ম পালন করিতে
বলিলেন। সিদ্ধার্থ বলিলেন,—আপনি আমাকে চারিটি বর প্রাদান
করিলেই আমি গৃহে থাকিতে পারি—(১) জরা যেন আমার যৌবন
নাশ না করে; (২) ব্যাধি যেন আমার স্বাস্থ্য ভগ্ন না করে;
(৩) মৃত্যু যেন আমার জীবন হরণ না করে; (৪) বিপত্তি যেন
আমার সম্পৎকে অপহরণ না করে।

পুত্রের কথা শুনিয়া অবাক্ হইয়া শুদ্ধোদন কহিলেন—"বৎস, তোমার প্রার্থিতি বিষয়গুলি পূরণ করা মানবের অসাধ্য। অসম্ভবের অনুসরণ করিয়া জীবনের স্থসম্ভোগ ত্যাগ করিও না। সন্ন্যাস-গ্রহণ-ইচ্ছা পরিত্যাগ করিয়া গৃহেই বাস কর।"

ুষে মহাভাবের আবেশে সিদ্ধার্থ আবিষ্ট হইয়াছেন, সার্থকতার যে ভাবী আশায় তাঁহার হৃদয় বল লাভ করিয়াছে, বিষয়ী শুদ্ধোদন তাহা কেমন করিয়া বুঝিবেন ? সিদ্ধার্থ অবিচলিতভাবে সবিনয়ে বলিলেন, "পিতঃ, মৃত্যু আসিয়া একদিন আমাদের বিছেদ ঘটাইবেই— স্করাং আমার সাধনার পথে আপনি বাধা উপস্থিত করিবেন না। যেঘরে আগুন লাগে সেঘর পরিত্যাগ করাই শ্রেয়ঃ, সংসার ত্যাগ করা ভিল্ল আমার শ্রেয়োলাভের দ্বিতীয় উপায় নাই।"

পিতার চরণে প্রণাম করিয়া সিদ্ধার্থ চলিয়া আসিলেন। হতাশ হৃদয়ে শুদ্ধোদন গৃহত্যাগে বাধা জন্মাইবার নিমিত্ত প্রহরী নিযুক্ত করিলেন।

জীবের প্রতি অপার করুণায় সিদ্ধার্থের হৃদয় কানায় কানায় ভরিয়া উঠিয়াছে। সেই মহাত্রংগ-পূর্ণ হৃদয় লইয়া তিনি অস্তঃপুরে প্রবেশ করিলেন। স্বন্দরী নর্ত্তকীদের নৃত্যগীত তাঁহার ভাল লাগিল না। তিনি মৌনী হইয়া রহিলেন। সাধ্বী গোপা স্বামীর এরূপ ভাব দেখিয়া উৎকণ্ঠিতভাবে জিজ্ঞাসা করিলেন "প্রিয়তম, আজ তোমাকে এত বিষধ দেখিতেছি কেন? কি হইয়াছে আমাকে প্রকাশ করিয়া বল।"

সিদ্ধার্থ উত্তর করিলেন—"প্রিয়ে, তোমাকে দেখিয়া আজ আমি যে আনন্দলাভ করিতেছি, তাহাই আমাকে পীড়িত করিতেছে। আমি স্পষ্টই বুঝিয়াছি এই আনন্দ ক্ষণস্থায়ী। জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু আমাদের আনন্দভোগের পথে চির বাধা হইয়া রহিয়াছে।" সাধবী গোপা স্বামীর বিষ
্প মুথ দেখিয়া একান্ত চিস্তিত হইলেন।
সিদ্ধার্থের মনে এক্ষণে আর দিতীয় কোন চিস্তা নাই, কি করিয়া
জীবকুল জরা ব্যাধি মৃত্যুর ত্ঃথ হইতে মুক্তিলাভ করিবে তিনি
অহোরাত্র তাহাই ভাবিতে লাগিলেন। এই মহাভাবের নেশায়
তিনি এমনি মন্ত হইলেন যে, সর্বস্ব ত্যাগ করিয়া এই মুক্তির পথ
আবিষ্কার ব্যতীত তাহার স্থথ নাই, শান্তি নাই, আনন্দ নাই।
সংসারবন্ধন ছিন্ন করিয়া তিনি গৃহত্যাগ করিবার শুভমুহুর্ত্ত
খুজিতে লাগিলেন।

গভীর রাত্রি, রাজপুরবাসীরা নিজিত। সিদ্ধার্থ বিনিজভাবে তাঁহার স্থপ্ত পত্নী গোপার কক্ষে গভীর ধানে নিমগ্ন ছিলেন। তথন তিনি তাঁহার সদয়ের নিভ্ত স্থানে "বাণী" শুনিলেন—"সময় উপস্থিত।"

নিদ্রিতা পত্নীও স্থথস্থ নবজাত পুত্রের মুথের দিকে একবার স্মেহকরুণ দৃষ্টিতে চাহিয়া সিদ্ধার্থ ধীরভাবে কক্ষের বাহিরে আসিলেন। সেই স্তব্ধ নিশীথে চন্দ্র, তারকা, অসীম আকাশ, সকলে যেন সমতানে তাঁহাকে সীমাহীন: উন্মুক্ত পথে বাহির হুইবার নিমিত্ত আনন্দে আহ্বান ক্রিতে লাগিল।

তিনি তাঁহার সারথি ছন্দককে জাগাইয়া কহিলেন -∴অবিলক্ষে অশ্ব প্রস্তুত কর, সংসার ত্যাগ করিয়া আমাকে সন্ন্যাসত্রত গ্রহণ করিতে হইবে, তুমি আর এক মুহূর্ত্তও বিলম্ব করিওনা।

সিদ্ধার্থকে ফিরাইবার জন্ম বুদ্ধিমান্ সারথি নানা যুক্তি দেখাইলেন, নানা তর্ক উত্থাপন করিলেন, কিন্তু তাহার কোন যুক্তি কোন তর্ক টিঁকিল না। সেই গভীর নিশীথে অশ্বপৃষ্ঠে একমাত্র সার্থিকে লইয়া তিনি রাজভবন ত্যাগ করিয়। অসংস্কাচে অপ্রিজ্ঞাত পথে বাহির হইয়া পড়িলেন।

এই সময়ে সিদ্ধার্থের মনে যে সংগ্রাম চলিতেছিল, বৌদ্ধগ্রন্থে তাহার রূপকর্বনা প্রদন্ত ইইয়াছে। কথিত আছে, গৃহত্যাগের দিন রাত্রিকালে কামলোকের অধিপতি "মার" শৃত্যমার্গে থাকিয়া সিদ্ধার্থকে রাজ্যের্ধ্যভোগ-স্থথের প্রলোভনে প্রলুক্ক করিছে, চেক্কা করেন। বাহির হইতে অনস্তজীবের অব্যক্ত আহ্বানে সিদ্ধার্থ যথন সর্ব্বত্যাগী হইয়া পথে দাড়াইয়াছিলেন, তথন স্ত্রী পুত্র জনক জননীর মেহপাশ এবং আজন্ম অধু যিত প্রাসাদের স্থেম্মতি যে তাহাকে পশ্চাৎ হইতে টানিতেছিল সে বিষয়ে সন্দেহ নাই। এই মানস সংগ্রাম যতই কঠোর হউক, সিদ্ধার্থ কিছুতেই বিচলিত না হইয়া সমস্ত রাত্রি ক্ষিপ্রবেগে চলিতে লাগিলেন এবং বছযোজন পথ অতিক্রম করিয়া অণোমানদীর তীরে প্রভাতের শিশির-মাত বিশ্ব অক্ণালোক দেখিতে পাইলেন।

নদী অতিক্রম করিয়া সিদ্ধার্থ অধ হইতে অবতরণ করিলেন।
নদীদৈকতে দাড়াইয়া তিনি আপনাকে নিরাভরণ করিয়া পরিচ্ছদ
সারথির হস্তে সমর্পণ করিলেন এবং বলিলেন—"তুমি আমার
আভরণ ও অধ লইয়া গৃহে ফিরিয়া যাও।" ছন্দক কহিলেন,
"প্রভু, আমাকেও সন্ন্যাসত্রত-গ্রহণের অনুমতি দান করিয়া আপনার
সেবক হইবার আদেশ করুন।"

সিদ্ধার্থ বলিলেন—"না ছন্দক, তোমাকে অবিলম্থে কপিলবাস্ত-নগরে ফিরিয়া গিয়া, জনক জননী আত্মীয়স্বজন্দিগকে আমার সংবাদ জানাইতে হইবে।" ইহার পরে সিদ্ধার্থ তরবারির দারা



বৃদ্ধ ভিথারী

তাঁহার কেশজাল কাটিয়া ফেলিলেন এবং এক ব্যাধের ছিন্ন কাষায় বস্ত্রের সহিত আপনার বসন বদল করিয়া ভিথারী সাজিলেন। কুমারের এই দীসবেশ দেখিয়া ছন্দক রোদন করিতে লাগিল। সিদ্ধার্থ তাহাকে সাস্ত্রনা দিয়া কপিলবাস্ত্রতে পাঠাইয়া দিলেন।

ভগবনম শুদ্ধোদনের সাংসারিক স্থাপের আশা চিরদিনের জন্ম অতাহিত এইল। পতিপ্রাণা গোপা সর্ব্যপ্রকার বিলাস বর্জন করিয়া যৌবনে যোগিনী হইয়া রহিলেন।

এদিকে দিদ্ধার্থ একাকী অপরিজ্ঞাত পথ ধরিষ। চলিতে লাগিলেন। কোথায় আছেন, কোথায় যাইবেন, তাহা তিনি জানেন ন।; তবে তাঁহার মনে এই দৃঢ় প্রত্যয় ছিল বে, অনস্ত জীবের জন্ম তিনি মুক্তির একটি উদার পথ আবিদ্ধার করিবেন।

অণোমা নদীর তীর হইতে দিদ্ধার্থ দক্ষিণপূর্বাদিকে অগ্রসর হইতে লাগিলেন। একে একে তিন জন ঋষির আশ্রনে তিনি আতিথ্য গ্রহণ করেন। কোন্ পথ অবলম্বন করিয়া দাধনায় প্রবৃত্ত হইলে তিনি শ্রেয়ঃ লাভ করিতে পারিবেন, তাহা তিনি জানিতেন না। এই নিমিন্ত দেশপ্রচলিভ সাধনার বিভিন্ন পদ্ধতির আলোচনায় তিনি নিযুক্ত হইলেন।

এক আশ্রমে তিনি দেখিলেন যে, তথাকার সাধুরা কেই পক্ষীর আয় শস্ত কুড়াইয়া ভক্ষণ করেন, কেই মূগের আয় ঘাস থাইয়া জীবন রক্ষা করিতেছেন, কেই বা সর্পের আয় বাতাহারে দিন যাপন করিতেছেন। সিদ্ধার্থ প্রশ্ন করিয়া জানিলেন, এই সাধুরা বিশাস করেন যে, ইহলোকে এইরূপ কঠোর সাধনা করিলে জন্মান্তরে তাহারা স্বর্গে স্থান পাইবেন। স্বর্গে হৃঃথের লেশমাত্র নাই—চির

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

স্থুথ চির আনন্দ। ইহলোকে যিনি যত হঃথ স্বীকার করিয়া সাধনা করিবেন, স্বর্গে তিনি তত বেশী আনন্দলাভ করিতে পারিবেন।

সাধুদের মুথে এইরূপ উত্তর শুনিয়া সিদ্ধার্থের মনে স্বর্গসম্বন্ধে প্রশ্ন উঠিল এবং তিনি সাধুদের সহিত যে আলোচনা করিয়াছেন উহার সংক্ষিপ্ত মর্ম এইরূপ—

সাধুরা যে স্বর্গে বিশ্বাস করেন সেখানে স্বর্গগত মানব নির্দিষ্ট কালের জন্ম বাস করেন, নির্দিষ্ট সময় অতিবাহিত হইয়া গেলে আবার তাঁহাকে পৃথিবীতে জন্মগ্রহণ করিতে হয়। স্কুতরাং স্বর্গ-লাভ দ্বারা নিত্যানন্দকে লাভ করা যায়, একথা স্বীকার করা যাইতে পারে না।

পৃথিবীতে আমরা যে স্থথ অল্প পরিমাণে অল্পকালের জন্ম ভোগ করি মর্গে সেই স্থথ অধিক মাত্রায় দীর্ঘকালের জন্ম ভোগ করা যাইতে পারে। শাস্ত্রবর্ণিত মর্গে দৈহিক সম্ভোগসামগ্রীর কোন অভাব নাই—দেবতাদের প্রযোদভবনে উর্দ্ধশী মেনকা রম্ভা প্রভৃতি যুবতীরা নৃত্য গীতে সকলের মনোরঞ্জন করেন। মর্গবাসীরা কেইই কামনাবর্জিত নহেন, মর্ভ্যবাসীদের ন্থায় তাঁহাদেরও কাম কোধ হিংসা দেব আছে।

স্বর্গগত মানবদের ও দেবগণের দেহ আছে, অতএব দেহ সম্বন্ধীয় সর্ব্ববিধ কামনা তাঁহাদের থাকিবেই। স্কৃতরাং স্বর্গবাসীরা মর্ত্ত্য-মানবের মতই স্থুথ তৃঃখ ভোগ করেন। মর্ত্ত্যবাসীদের জীবনের পরিসর অতি অল্প বিশিষা তাহারা অল্পকাল ব্দস্থায়ী স্থুখ তৃঃখ ভোগ করিষা থাকেন—স্বর্গবাসীদিগকে এই স্থুখ তৃঃখের ঘাত প্রতিঘাত

বহুকাল ভুগিতে হয়। স্বর্গে নিত্য স্থুথ নিত্য শাস্তি থাকিতে পারে না।

যে সাধনা কামনার অগ্নিশিথা নির্ম্বাণ করিয়া দেয় না, যাহা সাধককে স্থথ হৃঃথের উর্দ্ধে অবস্থিত নিত্য শান্তির লোকে উত্তীর্ণ করে না, তেমন সাধনা গ্রহণ করিলে কি লাভ হইতে পারে ৪

জীবের অনস্ত হঃথ সিদ্ধার্থকে গৃহত্যাগী করিয়াছে—কামনাই এই হঃথের মুলে রহিয়াছে। যে স্বর্গে বিলাসবাসনা, কাম্যবস্ত ও ইন্দ্রিয়স্থথের প্রাচুর্য্য রহিয়াছে, সেই স্বর্গ তিনি কেমন করিয়া স্বীকার করিবেন ? তিনি মনে মনে স্থির করিলেন, শাস্ত্রবর্ণিত স্বর্গ মানবমনের কল্পনানাত্র। তিনি যে নিত্য অমৃতের সন্ধানে বাহির হইয়াছেন কল্পিত স্বর্গলোক তাহা নহে।

সিদ্ধার্থ মগধের রাজধানী রাজগৃহের অভিমুখে চলিলেন।
এইথানে প্রতাপশালী নরপতি বিশ্বিদার রাজত্ব করিতেছিলেন।
বিদ্ধাগিরির পাঁচটি শাখা এই নগরটিকে পরিবেপ্টন করিয়া ইহাকে
এক অপূর্ব্ব স্বাভাবিক শ্রী দান করিয়াছিল। এখানকার শৈলমালার
অভ্যন্তরে বহুসংখ্যক গুহা ছিল। রাজধানীর সমীপবর্ত্তী এই সকল
নিভ্ত ও রমণীয় গিরিগহ্বর অসংখ্য সাধুর সাধনভূমি হইয়া
উঠিয়াছিল। মহামতি সিদ্ধার্থ এখানকার একটি গুহায় আশ্রয়
গ্রহণ করিলেন।

সমগ্র মানবজাতির কল্যাণকামনার স্থমহান্ ভাব সিদ্ধার্থের চিত্ত অধিকার করিয়াছিল। কি উপায়ে মানবের হৃঃথ দূর করিবেন, কি উপায়ে মুক্তিলোক আবিষ্কার করিবেন, নির্জ্জনে তিনি তাহাই ভাবিতে লাগিলেন। এইথানে সিদ্ধার্থ একক ও অসহায় হইলেন। ভিক্ষা করিয়া তাঁহাকে তওুল সংগ্রহ করিতে হইত—নিজের হাতে তাঁহাকে আপনার আহার্য্য প্রস্তুত করিতে হইত। মনকে দৃঢ় করিয়া তিনি আজন্মের বিলাস বিসর্জ্জন করিলেন।

উদরারসংগ্রহের জন্ম সিদ্ধার্থকে নগরে ভ্রমণ করিতে ইইত।
তাঁহার রমণীয় শাস্তোজ্জ্বল মূর্ত্তি নগরবাসীদিগকে বিশ্বিত করিয়াছিল—তাঁহার মূথকান্তি দেখিয়া সকলে ভক্তিতে বিহ্বল ইইত।
ভূত্যদের মূথে এই অপূর্ব্ব তরুণ সাধুর খ্যাতি শুনিয়া মগধরাজ
বিশ্বিসার সিদ্ধার্থের সহিত দেখা করেন। তাঁহার পরিচয় পাইয়ারাজা আশ্চর্যান্বিত ইইলেন এবং তাঁহাকে কঠোর সন্ন্যাসত্রত ত্যাগ
করিয়া সংসারধর্ম-গ্রহণের জন্ম সনির্বন্ধ অন্তরোধ করিলেন। বলা
বাহলা, সিদ্ধার্থের মন আর ভোগবিলাসের দিকে ফিরিল না।

সিদ্ধার্থ লোকমুণে শুনিতে পাইলেন, বৈশালীতে আকাড়কালাম নামক জনৈক শাস্ত্রজ স্পণ্ডিত ঋথি হিরণ্যবতী নদী তীরে বাস করেন। এই গাষির তিন শত শিশ্য আছে। সিদ্ধার্থ ইহার শিশ্যত্ব স্বীকার করিলেন। এথানে তিনি কিছুকাল চর্চচা করেন অত্যুগ্র শ্রেতিভাবলে অল্পদিনের মধ্যেই তিনি গুরুর জ্ঞাত সর্ববিদ্যা আয়ত্ত করিলেন কিন্তু যে মুক্তিলোকের সন্ধানে তিনি যৌবনে গৃহত্যাগ করিরা ভিথারী হইয়াছেন, তাহারা কোনো গোঁজই পাইলেন না।

অতংপর এক শৈলগুহায় রামপুত্র ক্রদ্রকের সহিত তাঁহার দেখা হয়। এই স্থপণ্ডিত শাস্ত্রজ্ঞ ঋযি সাত শত শিক্তকে শাস্ত্রাভ্যাস করাইতেন। শিক্তব স্বীকার করিয়া সিদ্ধার্থ কিছুকাল ইহার নিকটে শাস্ত্র পাঠ করেন। অল্পকাল-মধ্যেই তিনি গুরুর সমকক্ষতা লাভ করিলেন। ক্রদ্রক এই প্রতিভাশালী শিক্তকে তাঁহার আশ্রমে রাখিয়া ছাত্রদের অধ্যাপকত্ব গ্রহণ করিতে অফ্ররোধ করেন। কিন্তু সিদ্ধার্থের মন সেই অফুরোধ রক্ষা করিতে সন্মত হইল না। তিনি স্পষ্টই বুঝিলেন যে, তাঁহার গুরু তাঁহাকে কিঞ্চিৎ শাস্ত্রজ্ঞান দান করিরাছেন বটে, কিন্তু মুক্তির যে উদার পছা আবিষ্কারের জন্ম তিনি আত্মোৎসর্গ করিরাছেন, তাহা গুরুর অধিগম্য নহে। অগত্যা তিনি তাঁহার আশ্রম ত্যাগ করিলেন। আধ্যাত্মিক সত্যান্ত্রনানের জন্ম সিদ্ধার্থের ঐকান্তিক অনুরাগ দেখিয়া রুদ্রকের পাঁচজন শিন্তু তাঁহার অনুগামী হইলেন। ইহাদের নাম কোণ্ডিণ্য, অশ্বজিৎ, ভদ্রিক, বপ্র ও মহানাম।

দৈহিক স্থথভোগের লালদা সাধনার পথে বিম্ন উপস্থিত করিয়া থাকে; এই জন্ম কচছু সাধনা দারা দেহকে নিপীড়িত করিবার অস্বাভাবিক উপায় অবলম্বন করা এক সময়ে ভারতবর্ধে প্রবল হইয়া পড়িয়াছিল। সিদ্ধার্থ মনে মনে সংকল্প করিলেন যে, কঠোর তপশ্চর্যা দারা তিনি ইন্রিয়গুলিকে দমন করিয়া নিজের মনকে বাসনামুক্ত করিবেন, এবং তাহা হইলেই তিনি হঃথের হাত এড়াইয়া পরম শাস্তি লাভ করিতে পারিবেন। তিনি বুঝিলেন যে, শাস্ত্র অধ্যয়ন বা শ্রবণ করিয়া সত্যলোক লাভ করা যায় না, একমাত্র সাধনার দারা ইহা লাভ করা যাইতে পারে। স্কতরাং অবিলম্পে তিনি অমুকূল ক্ষেত্রের সন্ধানে বাহির হইলেন। ভ্রমণ করিতে করিতে তিনি গয়াশীর্ষ শৈলের সমীপে উপস্থিত হইলেন। ইহার সন্নিকটে নৈরঞ্জনা ও মহানদী ফল্পর সহিত নিশ্রিত হইয়াছে। কিয়দ্ব অগ্রসর হইয়া উরবিল্প গ্রামে প্রবেশ করিলেন। তথাকার নৈস্বর্গিক শোভা তাঁহার চিত্ত স্পর্শ করিল। স্কছ্স্সলিলা নৈরঞ্জনার

## বুছের জীবন ও বাণী

পবিত্র তীরে সিদ্ধার্থ ছয় বংসর কাল কঠোর সাধনার প্রায়ত্ত রহিলেন।

### পঞ্চম অধ্যায়



### সাধনা ও বোধিলাভ

মহাপুরুষদের বিশেষত্ব এই যে, তাঁহারা মন্থ্যাত্বকে মনোমোহন নব শ্রী দান করিয়া থাকেন। শর্করা যেমন জলের সহিত সর্ক্তোভাবে গলিয়া-মিশিয়া জলকে মধুর করে, মহাপুরুষেরাও তেমনি মানবজাতির সাধনাসমূদ্রে তাঁহাদের জীবনের সাধনার ধারা মিশাইয়া দিয়া মানবসাধনাকে নবীন গোরব দান করেন। একনিষ্ঠ সাধনার দারা মানব আপনার চরম সাফল্য নিজের চেষ্টাতেই অর্জন করিতে পারেন; মানব আপনিই আপনার ভাগানিয়ন্তা এবং আপনিই আপনার উদ্ধারক্তা; মুক্তিলাভের জন্ম তাঁহার দিতীয় কোন অবলম্বনের প্রয়োজন নাই—মহাপুরুষ সিদ্ধার্থের সাধনা মানবত্বকে এই গোরবমুকুট প্রাইষা দিয়াছে।

দিদ্ধার্থ যে সাধনায় বিজয়ী হইয়া মানবত্বের শিরে এই গৌরবমুকুট পরাইয়াছেন, সেই সাধনপ্রণালী নির্দ্ধারণ করিতে তাঁহাকে
বহু সংগ্রাম করিতে হইয়াছে। তিনি শাস্ত্রের আশ্রয় ত্যাগ করিয়া,
শুরুদের আশ্রয় ত্যাগ করিয়া, আপনিই আপনার অবলম্বন হইলেন।

মন হইতে বাসনার শর তুলিয়া ফেলিবার জন্ম অনলস হইয়া রুচ্ছুসাধনায় প্রবৃত্ত হইলেন। তাঁহার সাধু চেক্টা ও চিদ্ধের লৃতৃতা
দেখিয়া পঞ্চশিয়্ম বিশ্বিত হইলেন। কঠোর যোগী বলিয়া সিদ্ধার্থের
থ্যাতি দেশদেশাস্তরে পরিব্যাপ্ত হইল। তিনি দেহের দিকে কিছুমাত্র ক্রেকেপ না করিয়া যোগাসনে উপবিষ্ট হইয়া সর্ক্রজীবের হঃখ
দ্র করিবার জন্ম মনন ও ধাান করিতে লাগিলেন। জন্মমৃত্যুর
সমুক্ত অতিক্রম করিয়া নির্কাণলাভের জন্ম তিনি কঠোর যোগ ছারা
দেহ ও মনকে সংযত করিতে লাগিলেন। আহারের মাত্রা হাস প্রাপ্ত
হইতে২ একটিমাত্র তভুলকণায় আসিয়া দাঁড়াইয়াছিল! একদিন
নয়, ছই দিন নয়, এক মাস নয়, ছই মাস নয়, স্থলীর্ঘ ছয় বৎসরকাল এইপ্রকার কঠোর সাধনা চলিতেছিল। কত রৌদ্র, কত রুষ্টি,
কত শীত, কত গ্রীয়, তাঁহার মাথার উপর দিয়া চলিয়া গিয়াছিল,
সিদ্ধার্থ তাহা জানিতেও পারেন নাই। তাঁহার দেহের দিবাকান্তি
বিল্প্র হইল, দৃত্ব বলিষ্ঠ বিশালবপু কন্ধালে পরিণত হইল।

কিন্তু এত ক্লেশ ও এত যাতনা স্বীকার করিয়াও সিদ্ধার্থ তাঁহার চিরেরাছিত বোধিলাভ করিতে পারিলেন না। তাঁহার চিত্তের বাাকুলতা কিছুতেই দূর হইল না। তিনি পরিশেষে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, কুচ্ছু সাধনা দ্বারা বাসনার অগ্নি নির্বাপিত হইতে পারে না, এবং ইহাদারা সত্যের বিমল আলোক লাভের আশাও ছ্রাশামাত্র। একদা একটি জঘুতক্রতলে উপবিষ্ট হইয়া সিদ্ধার্থ তাঁহার মনের অবস্থা এবং কুচ্ছু সাধনার দলফল-বিচারে প্রবৃত্ত হইলেন। তিনি ভাবিলেন—"আমার দেহ ক্ষীণ ক্ষীণতর হইয়াছে; উপবাস দ্বারা আমি ক্ষালে পরিণত হইলাম, কিন্তু

তথাপি নির্বাণলোকের ত কোন সংবাদ পাইলাম না। আমার অবলম্বিত এই কুচ্ছু সাধনার পদ্ম কিছুতেই আর্য্যমার্গ হইতে পারে না। অতএব এক্ষণে উপযুক্ত পানাহার দ্বারা দেহকে বলিষ্ঠ করিয়া মনকে অনুসন্ধানে নিযুক্ত করা কর্ত্তব্য।"

এইরপ দিদ্ধান্তে উপস্থিত হইরা তিনি নৈরঞ্জনার নির্মাণ নীরে অবগাহন করিয়া স্নান করিলেন; তাঁহার শরীর এমন তুর্বল হইয়া পড়িয়াছে যে, স্নানান্তে চেষ্টা করিয়াও নিজের শক্তিতে তাঁরে উঠিতে পারিতেছেন না। অবশেষে নদীবক্ষে অবনত একটি বৃক্ষশাখা ধরিয়া তিনি কুলে উঠিলেন।

দিনার্থ আপন কুটারের দিকে চলিলেন। পথিমধ্যে বনপথে তিনি সংজ্ঞাহীন হইয়া ভূতলে পড়িয়া গেলেন। পঞ্চ শিয়া মনে করিলেন, সিন্ধার্থের মৃত্যু ঘটিয়াছে। রুচ্ছু সাধনার প্রতি সিদ্ধার্থ বীতশ্রদ্ধ হইয়াছেন বটে, কিন্তু তিনি কোন্ সাধনাপ্রণালী অবলম্বন করিবেন ভাবিয়া দ্বির করিতে পারিতেছেন না। ভাবানার পর ভাবনার তরঙ্গ উঠিয়া সিন্ধার্থের সংশ্যাকুল চিন্ত দোলাইতে লাগিল। এই সময়ে তিনি একদিন নিজিত অবস্থায় স্বপ্নে দেখিলেন — "দেবরাজ ইক্র একটি তার অতি দৃঢ়রূপে বাধা ছিল। তাহাতে আঘাত করিবামাত্র শতিকটু বিরুত স্কর বাহির হইল; অন্ত একটি তার দিখিল ছিল, উহা হইতে কোন স্করই নির্মাত হইল না। মধ্যবর্তী তারটিনা-শিথিল না-দৃঢ় এমনই ভাবে যথাযথরূপে বাধা ছিল; সেই তারটিতে যা পড়িবামাত্র মধুর স্করে চারিদিক পূর্ণ হইয়া উঠিল।"

নিজাভঙ্গে সিদ্ধার্থের হৃদয় মত্যের বিমল জ্যোতির আবির্ভাবে পূর্ণ ইইল। সাধনার উদার মধ্য পদ্বা তাঁহার মনশ্চকুতে প্রত্যক্ষ হইল। ভোগবিলাস ও রুচ্ছু সাধনার মধ্যবর্ত্তী সত্যমার্গ অবলম্বন করিয়া তিনি বোধিলাভের জন্ম স্থিরসংকল্প হুইলেন।

নিম্বল কঠোর সাধনার স্বাস্থ্য ভগ্ন হইরাছে বলিয়া সিদ্ধার্থ
চিন্তিত হইলেন। তিনি বুঝিয়াছেন, বলিষ্ঠ দেহ এবং বলিষ্ঠ মন
বোধিলাভের পক্ষে অমুক্ল। দেহকে সবল করিয়া মনকে জাগ্রত
করিয়া তিনি নবীন সাধনায় পুনর্বার প্রস্তুত হইবেন, স্থির
করিলেন। এই সংকল্পে উপস্থিত হইয়া তিনি একদিন শেষ
রজনীতে স্ক্র্মাত শুচি হইয়া একটি স্থপরিষ্কৃত তরুমুলে ধ্যানে
উপবিষ্কৃত্বইলেন।

সনীপবর্ত্তী সেনাদিগ্রামে এক ধনবান্ বণিকের পুণাবতী ছহিতা স্থজাতা বহু সাধনার ফলে একটি পুজলাভ করিয়া স্থবর্গ-পাত্রে পায়স লইয়া একদিন বনদেবতার পূজা দিতে আসিলেন। তাঁহার একটা দাসী অগ্রে অগ্রে আসিতেছিল। তরুমূলে উপবিষ্ট ক্ষীণাঙ্গ সিদ্ধার্থের ধ্যানস্থলর মূপের অপূর্ব্ব জ্যোতিঃ দেখিয়া সে বিশ্বিত হইল এবং দৌড্রিয়া গিয়া স্থজাতাকে জানাইল যে, দেবতা প্রসন্ন হইয়া তাঁহার ভক্তিঅর্থ্য গ্রহণ করিবার জন্ম সমরীরে অবজীর্ণ হইয়াছেন। হাইচিত্ত স্থজাতা ক্রতপদে তরুমূলে উপস্থিত হইয়া শ্রদ্ধাবিকম্পিত করে দেবতার হস্তে পার্মসান্নের পাত্র প্রদান করিলেন। "তোমার কামনা পূর্ণ হউক" বলিয়া সিদ্ধার্থ তাঁহার মহৎ দান গ্রহণ করিলেন। স্থ্যাদ পায়াসান্ন ভোজন করিয়া তাঁহার গ্রহণ দেহে বলের সঞ্চার হইল। তিনি

মধুর কণ্ঠে স্থজাতাকে কহিলেন—"ভদ্রে, আমি দেবতা নই, তোমারই :মত মাত্ম্ব, তোমার মঙ্গল হস্তের মহৎ দান আজ আমার প্রাণরক্ষা করিল, মনে নবীন উৎসাহের সঞ্চার করিয়া দিল। আমি যে সত্যের সন্ধ্যানে রাজ্যস্থ ছাড়িয়া সন্ন্যাসী হইয়াছি, তোমার এই অন্ন সেই সত্যলাভের সহায় হইল। আমার মনে আজ দৃঢ় ধারণা হইয়াছে যে, আমি সেই সত্যলাভ করিয়া ক্তর্তার্থ হইতে পারিব। তোমার কল্যাণ হউক।"

এই ঘটনার পরে সিদ্ধার্থ নিয়মিত পাদাহারে প্রস্তুত্ত হইলেন।
তাঁহার এই পরিবর্ত্তন পঞ্চ শিস্তোর মনে গভীর সন্দেহের সঞ্চার
করিল। তাঁহারা ভাবিলেন, সিদ্ধার্থ তাঁহার জীবনের মহৎ উদ্দেশ্য
বিশ্বত হইয়া সাধনার সত্য পথ হইতে দ্বে সরিয়া যাইতেছেন।
এতদিন তাঁহারা যাঁহাকে শুরু বলিয়া মানিয়াছেন, এখন তাঁহারা
তাঁহাকে ত্যাগ করিয়া চলিলেন। বিমুখ শিশ্যদের এই শ্রদ্ধাহীনতা
সিদ্ধার্থকে পীড়িত করিল; অন্তরের সেই বেদনা ঝাড়িয়া ফেলিয়া
তিনি প্রশান্তচিত্তে একাকী মহাসাধনায় প্রবৃত্ত হইবার জন্য প্রস্তুত্ত

নৈরাশ্যের মেঘ কাটিয়া যাওয়ায় সিদ্ধার্থের চিত্ত আনন্দে ভরিয়া উঠিল। তাঁহার হৃদয়ের আনন্দে বিশ্বপ্রকৃতি প্রসন্নমূর্ত্তি ধারণ করিল। তিনি যথন মৃহলগমনে বোধিজনের দিকে অগ্রসর হইতেছিলেন, তথন তাঁহারই আনন্দপুলকে পদতলে ধরিত্রী যেন শিহরিয়া উঠিতেছিলেন। আপনার মহাসাধনার সফলতাসম্বন্ধে সন্দেহের শেষ রেখাটুকুপর্যান্ত যথন নিঃশেষে দূর হইলা, তথন সিদ্ধার্থ অন্তর ও বাহির হইতে ক্রমাগত আশার বাণী শুনিতে লাগিলেন।



বৃদ্ধগ্যার মন্দির

অন্তর ও বাহির তাঁহাকে আহ্বান করিবা যেন ইহাই বলিতেছিল,—
"হে সাধক, হে বরেণা, সিদ্ধিলাভের মাহেন্দ্রকণ সমাগতপ্রায়,
তুমি মহাসাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া কল্যাণের আকর নির্বাণ
আবিষ্কার কর।"

স্নিগ্ধ শ্রামল সন্ধ্যাকালে সিদ্ধার্থ বোধিক্রমমূলে নবীন তৃণ বিছাইয়া সমাসীন হইলেন। সাধনায় প্রস্তুত হইবার পূর্ব্বেই তিনি সন্ধল্প করিলেন—

> ইহাসনে শুগ্রতু মে শরীরং ত্বগন্থি মাংসং প্রলয়ঞ্চ যাতু। অপ্রাপ্য বোধিং বহুকল্পগুর্লভাং নৈবাসনাৎ কায়মতশ্চনিয়াতে॥

এই আসনে আমার শরীর শুকাইয়া বায় বাক্, স্বক্, অস্থি, মাংস, ধ্বংস প্রাপ্ত হয় হউক, তথাপি বহুকল্পত্র্লভ বোধিলাভ না করিয়া আমার দেহ এই আসন ত্যাগ করিয়া উঠিবে না।

পুরুষসিংহ সিদ্ধার্থ সন্ধল্লের বর্মো আর্বত হইয়া সাধনসমরে প্রেরত হইলেন। শুদ্ধ ও নিম্পাপ হইবার জন্ম তিনি আপনার অন্তরের অন্তরতম প্রদেশের প্রস্থপ্ত পাপলালসাগুলি উৎপাটিত করিয়া ফেলিবার নিমিত যুক্ত করিয়া জ্বলিয়া উঠে, সিদ্ধার্থের পাপলালসাগুলি চিরকালের জন্ম নির্কাপিত হইবার পূর্ব্বে অল্ল সময়ের জন্ম তেমনি আর একবার প্রদিপ্ত হইয়া উঠিল। এই বিদ্রোহী পাপসমূহের সহিত তাঁহার অন্তরে বে, তুমুল কুরুক্তেরের যুদ্ধ ঘটিয়াছিল, বিবিধ কারেয় ও ধর্মগ্রেছে তাহার চমৎকার রূপক বর্ণনা রহিয়াছে।

পাপবাহিনীর সহিত সিদ্ধার্থের সেই সংগ্রামের বর্ণনা পাঠ করিলে মৃতকল্প ব্যক্তির হৃদয়েও অপূর্ব্ব বলের সঞ্চার হয়। নানা প্রলোভন্দ্র দেখাইয়া কানলোকের অধিপতি মার সিদ্ধার্থকে প্রলুক্ধ করিতে উচ্চত হইবামাত্র তিনি স্কুদ্ কঠে বলিলেন :—

মেরু পর্বতরাজ স্থানতু চলেৎ সর্বাং জগন্নোভবৎ সর্ব্বে তারকসজ্ম ভূমি প্রপেতৎ সজ্যোতিষেক্রা নভাৎ। সর্ব্বে সন্ত্ব করেয় একমতয়ঃ শুয়েন্মহাসাগরো নত্বেব ক্রমরাজ মুলোপগতশ্চাল্যেত অম্মদ্বিধঃ॥

যদি পর্বতরাজ মেরু স্থানচ্যুত হয়, সমস্ত জগৎ শৃত্যে মিশিয়া যায়, সমস্ত নক্ষত্র জ্যোতিষ্ক ও ইন্দ্রের সহিত আকাশ হইতে ভূমিতে পতিত হয়, বিশ্বের সকল জীব একমত হয় এবং মহাসাগর শুকাইয়া যায়, তথাপি আমাকে এই ক্রমমূল হইতে বিন্দুমাত্র বিচলিত করিতে পারিবে না।

একে একে নানা পাপ প্রলোভন সিদ্ধার্থকে প্রলুব্ধ করিতে চেষ্টা করিল। কিন্তু তাঁহার অবিচলিত চিত্তের অমিত বিক্রম তাহাদের সকল চাতুরী ব্যর্থ করিয়া দিল। অবশেষে স্বয়ং মার নানা আয়ুধে সজ্জিত হইয়া সন্মুখসংগ্রামে অগ্রসর হইল। পুরুষ-সিংহ সিদ্ধার্থ বিজ্ঞান্তীর কঠে কহিলেন "তুমি একাকী কেন":—

সর্কেয়ং ত্রিসাহত্র মেদিনী যদিমারেঃ প্রপূর্ণা ভবেং
সর্কেষাং যথ মেরু পর্কাতবরঃ পাণীষু থজেগা ভবেং।
তে মহুং ন সমর্থ লোম চালিতুং প্রাগেব মাং যাতিতুং
কুর্য্যাচ্চাপি হি বিগ্রহে স্ম বর্ম্মিতেন দৃঢ়ং ॥
এই তিন সহস্র মেদিনী যদি মারন্ধারা প্রপূর্ণ হয়, প্রত্যেক

মারের হন্তের থড়া যদি পর্বতবর মেরুর ন্যায় প্রকাণ্ড হয়, তথাপি বিগ্রহে দৃঢ়বর্দ্মিত আমাকে পরাস্ত করা দূরে থাকুক, একবিন্দু টলাইতেও পারিবে না।

মার পলায়ন করিল। সকল বাসনা, সকল সংস্কার হইতে
মুক্তিলাভ করিয়া সিদ্ধার্থের চিত্ত সত্যের বিমল আলোকে পরিপূর্ণ
হইল। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া তিনি এখন "বৃদ্ধ" হইলেন।
তাঁহার মনশ্চক্ষ্র সন্মুথে জীবের যাবতীয় ছংখের মূলীভূত কারণ
প্রকাশিত হইল। তিনি ভাবিলেন—"মানব যখন জ্ঞানদৃষ্টির
ছারা অমঙ্গল কর্মের ফলাফল প্রত্যক্ষ করে, তখনই সে বাসনার
আক্রমণহইতে অব্যাহতি লাভ করে। ভোগলালসা হইতেই
ছংখের উৎপত্তি হইয়া থাকে। বাসনাবিলোপের পূর্কে মৃত্যু
ঘটিলেও মানব শান্তিলাভ করিতে পারে না। কারণ তাহার
বাঁচিয়া থাকিবার কামনা থাকিয়া যায় এবং তাহাকে পুনঃ পুনঃ
জন্মগ্রহণ করিতে হয়।

বুদ্ধদেব জ্ঞাননেত্রে দেখিলেন "ধর্মাই সত্যা, ধর্মাই পবিত্র বিধি, ধর্মোই জগৎ বিশ্বত হইয়া আছে এবং একমাত্র ধর্মোই মানব ল্রাস্তি পাপ এবং ছঃথ হইতে মুক্তিলাভ করিতে পারে।"

তাঁহার প্রজ্ঞানেত্রের সন্মৃথে জন্ম মৃত্যুর সকল রহস্ত উদ্বাটিত ।
হইল। তিনি বুঝিলেন, হৃঃথ, হৃঃথের কারণ, হৃঃথের নিরোধ এবং
হৃঃখনিরোধের উপায় এই চারিটি আর্য্য সত্য—অর্থাৎ (১) জন্ম
হৃঃথ, জরা ব্যাধি মৃত্যুতে হৃঃথ, অপ্রিয়ের সহিত মিলনে হৃঃথ, প্রিয়ের
সহিত বিচ্ছেদে হৃঃথ; (২) তৃষ্ণা হইতেই হৃঃথের উৎপত্তি হইয়া
থাকে; (৩) কৃষ্ণার নির্মিত্ত হইলেই হৃঃথের নিরোধ ঘটে;

#### ৰুদ্ধের জীবন ও বাণী

(৪) এই হঃপনির্ত্তির উপায় আটটি, যথা—সম্যক্ দৃষ্টি, সম্যক্ সম্বন্ধ, সম্যক্ বাক্, সম্যক্ কর্মান্ত, সম্যগাজীব, সম্যক্ ব্যায়াম, সম্যক্ স্মৃতি ও সম্যক্ সমাধি।

# ষষ্ঠ অধ্যায়

-----

# বুদ্ধ ও তাঁহার পঞ্চ শিষ্য

মুক্তির বিনল আনন্দে বুদ্ধের অস্তর পূর্ণ হইল। যে বনস্পতি-মুলে তিনি বুদ্ধর লাভ করিয়াছেন, তথায় একাকী তিনি সাত সপ্তাহ তাঁহার নবলব্ধ অমৃত-উৎসের রসধারা নীরবে সম্ভোগ করিলেন।

বুদ্ধদেব এখন বিশ্বব্যাপী আনন্দ ও অমৃতের আস্বাদন পাইয়া-ছেন। সকল সংস্কার ও সকল বাসনার বিলোপ দারা তিনি নির্মাশ আনন্দ ও শাখত জীবনলাভ করিয়াছেন।

নির্বাণের এই মঙ্গলবাণী তিনি কেমন করিয়া সকলের বোধগম্য করিবেন, ইহাই এখন তাঁহার ভাবিবার বিষয় হইল। যাঁহার
মন হইতে অহংবৃদ্ধি নিঃশেষে দ্রীভূত হয় নাই, তিনি কোনমতেই পরিপূর্ণ শাস্তি লাভ করিতে পারেন না; এই বৃদ্ধিই সমস্ত
পাপ, সমস্ত অকল্যাণ, সমস্ত ভ্রান্তির উৎস। একখণ্ড মেঘ যেমন
বৃহৎ স্থ্যকে দৃষ্টির আড়াল করিয়া দেয় অহংবৃদ্ধি তেমনি বিশ্বব্যাপী
আনন্দকে অদৃষ্ঠ ও অবোধ্য করিয়া রাখে।

বুদ্ধ ভাবিলেন— "আমি যে মহাসত্য লাভ করিয়াছি, যদি তাহা
সাধারণের মধ্যে প্রচার না করি, তাহা হইলেই ইহা দারা জীবের
কি লাভ হইল ? হুংথের কাঁদে পড়িয়া যাহারা জন্মজন্মান্তর কঠোর
সংগ্রাম করিতেছে এবং তৎসঙ্গে অশেষ যাতনা ভোগ করিতেছে
আমার তাহাদিগকে নির্বাণের বাণী শুনাইতে হইবে। সর্ব্ব হুংখনির্বাপক এই বাণী একবার তাহাদের চিত্ত স্পর্শ করিলেই, তাহারা
পরম শান্তি লাভ করিতে পারিবে।"

বুদ্দের চিত্তে সময়ের জন্ম সংশয় উপস্থিত হইল। তিনি ভাবিলেন, যাহারা তৃষ্ণায় অভিভূত, তাহারা আমার এই জ্ঞানগম্য গভীর ধর্ম বুঝিবে না। তাহাদের চঞ্চলবুদ্দি জগতের কার্য্য কারণের নিয়ম, সংস্কার ও উপাধির নিরোধ, সংঘম এবং নির্কাণ ধারণা করিতে পারিব না। স্কৃতরাং এই ধর্ম প্রচার করিলে আমার চেষ্টা ব্যর্থ হইবে। একদিকে এই সংশয়, অপরদিকে জীবের প্রতি অপ্রমেয় করুণা, ছইদিক্ হইতে বুদ্দের চিত্তকে আঘাত করিতে লাগিল। আপনার মনের মধ্যে আপনি তর্কবিতর্ক করিয়া অবশেষে তিনি এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, সত্যায়ুরাগী শ্রদ্ধানীলদের নিকটে আমার এই মুক্তির বাণী প্রথমে প্রচার করিতে হইবে; তাহার পরে সত্য ধীরে ধীরে আপনাকে আপনি প্রতিষ্ঠিত করিবে। কিন্তু কে সেই শক্তিশালী ব্যক্তি যিনি সর্বপ্রথমে এই নব ধর্ম্মের প্রতাকা বহন করিবেন প

প্রথমে অড়ার কালাম ও রামপুত্র রুদ্রকের কথা বুদ্ধের মনে পড়িল। কিন্তু তিনি জানিতে পারিলেন যে, তাঁহারা আর জীবিত নাই। ইহার পর পঞ্চ শিয়ের স্থতি তাঁহার মনে উদিত হইল। এই শ্রদ্ধাশীল ও বিশ্বাসী পঞ্চশিন্ত একদিন গভীর ধর্মাক্ষ্ধা মিটাইবার জ্বল তাঁহার আহগতা স্বীকার করিয়াছিল। কিন্তু সে সময়ে বুদ্ধের অন্তরের অন্তরতন গোপন ভাণ্ডার অমৃতায়ে পূর্ণ হইয়া উঠে নাই; তিনি তথন তাঁহাদিগকে ক্ষ্ধায় অয়দান করিতে পারেন নাই। কিন্তু এথন তাঁহার ভাণ্ডারে যে অমৃত সঞ্চিত হইয়া উঠিয়াছে, তাহা দ্বায়া পঞ্চশিন্ত কেন, সমগ্র নরনারী ভৃপ্তিলাভ করিতে পারেন। যাহারা একদিন বিমুথ হইয়া তাঁহাকে পরিত্যাগ করিয়া গিয়াছিলেন, তিনি আর কাল বিলম্ব না করিয়া তাঁহাদের সন্ধানে মৃগদাব বা ঋষিপত্তনের অভিমূথে ছুটিলেন।

বুদ্ধের আগমনবার্ত্ত। পূর্ব্বেই শিশুদের কর্ণগোচর হইয়াছিল।
তাঁহারা কিছুতেই বুঝিতে পারেন নাই বে, সিদ্ধার্থ সাধনায় সিদ্ধি
লাভ করিয়া বুক হইয়াছেন। তাঁহাদের প্রতীতি হইল, তিনি
তপোত্রেই হইয়া আসিতেহেন। মনে মনে স্থির করিয়া রাখিলেন
সিদ্ধার্থকে তাঁহারা কলাচ গুরু বুলিয়া শ্রদ্ধা দেখাইবেন না;
কার্যাতঃ কিন্তু উল্টা ব্যাপার দাড়াইল। বুদ্ধদেবের প্রসমমুখের
দিব্য জ্যোতিঃ দেখিবামাত্র তাঁহাদের সকল সংশয় দূর হইল
এবং মন শ্রদ্ধায় অবনত হইয়া পড়িল। তিনি স্থাইদের সক্ষম্থ
উপস্থিত হইবামাত্র তাঁহারা আসন ত্যাগ করিয়া তাঁহার চরণ
বন্দ্ধনা করিলেন।

বুদ্ধ কহিলেন— "প্রিয় শিশ্বগণ, রুচ্ছু সাধনা ও ভোগবিলাসের আতিশয় এই ছইয়ের মধ্যবর্তী কল্যাণময় মুক্তিবত্ম আদি আবিষ্কার করিয়াছি। সেই নির্বাণ লাভ করিবার উপায় আমি তোমাদিগকে দেখাইয়া দিব।" বুদ্ধদেবের তেজাময়ী বাণী শ্রবণ করিয়া শিশ্বদের মন শ্রন্ধায় ভক্তিতে পূর্ণ হইল। তাহারা নবধর্মো দীক্ষিত হইবার নিমিত্ত ব্যাকুল হইয়া উঠিলেন।

অতঃপর একদিন সন্ধার প্রাক্কালে ভগবাৰ বৃদ্ধদেব তাঁহার পাঁচ-জন শিস্তকে লইরা ঋষিপত্তনের অদ্ববন্তী এক ছদের তীরে গনন করিলেন। ছদের একপার্শ্বে উচ্চ-চিবি রহিয়াছে। ঐ চিবির নিয়দেশ হইতে সোপান বাহিয়া জলাশয়ে নামিতে হয়। দীক্ষার্থী শিস্তোরা জলাস্তে উপস্থিত ইইলে বৃদ্ধ কহিলেন—"বংসগণ, তোমা-দের আজিকার স্নান প্রতিদিনের স্নানের ভার একাস্ত সামান্ত নহে, আজ তোমাদের কেবলমাত্র দেহের মলিনতা ধৃইয়া ফেলিলে চলিবেনা, আজ তোমাদের দেহের ও মনের সর্বপ্রকার মলিনতা ধৃইয়া-মুছিয়া অস্তরে বাহিরে পবিত্র ইইতে ইইবে।"

স্থান শেষ করিরা শিশ্তের। তীরে আসিলেন। বুদ্ধদেব জিজ্ঞাসা করিলেন—"বৎসগণ, তোমাদের অন্তর ও বাহির পবিত্র হইল কি ?"

শিয়েরা উত্তর করিলেন "হাঁ"! তথন তিনি নধুরকঠে গন্ধীরভাবে বলিতে লাগিলেন— বংসগণ, সাধারণতা তিন শ্রেণীর শিক্ত
দেখা যার। এক শ্রেণীর শিক্তদিগকে অধােমুথ কুন্তের সহিত
তুলনা করা যার। অধােমুথ কুন্ত জলে নিমগ্ন হইরাও ভরিয়া
উঠে না, ইহাদের মনও তেমনি গুরুর উপদেশের প্রতি বিমুখ
বলিয়া ক্মিন্ কালেও তাঁহার উপদেশামূতে পূর্ণ হইয়া উঠে না।
ইহারা যুগের পর যুগ গুরুর সহিত বাস করিয়াও কোন স্ফল
প্রত্যাশা করিতে পারে না। তোমরা কি এই শ্রেণীর শিক্ত হইতে
চাও ?" শিয়্রেরা উত্তর করিলেন—"না"। বৃদ্ধ বলিতে লাগিলেন,
দিতীর শ্রেণীর শিক্তদিগকে "উৎসক্ষবদর" নাম দেওয়া বাইতে

পারে। আঁচল ভরিয়া কুল গ্রহণ করিয়া যদি কোন ব্যক্তি সেগুলিকে না বাধিয়া দণ্ডায়মান হয়, তাহা হইলে তাহার ক্রোড়স্থিত আঁচলের সমস্ত কুল ভূতলে পড়িয়া যায়; তদ্রপ এক শ্রেণীর শিয়েরা গুরুগৃহে অবস্থানসময়ে গুরুর নানা গুণ বাহুতঃ লাভ করিয়া থাকে; তথন তাহাদের বাুক্যে, কার্য্যে ও ব্যবহারে স্কুলতা প্রকাশ পাইয়া থাকে, কিন্তু গুরুর বিবিধগুণ ও উপদেশ শ্রদ্ধাপুর্বক সদয়ে বাধিয়া রাখিবার জন্ম তাহাদের কোন চেষ্টা থাকে না বলিয়া, যথন গুরুর সঙ্গ হইতে তাহারা দূরে চলিয়া যায়, তথন তাহারা সেই ক্ষণস্থায়ী গুণগুলি উৎসঙ্গস্থিত বদরের ক্রায় হারাইয়া ফেলে। তাহাদের প্রকৃতি তথন আমূল পরিবর্ত্তিত হইয়া থাকে। বৎসগণ। তোমরা কি এই শ্রেণীর শিন্তু হইতে ইচ্ছা কর প্" উত্তর হইল না।"

বৃদ্ধ ধীরকঠে আবার কহিলেন— নোম্যগণ, তৃতীয় প্রকারের শিশ্বদিগকে উদ্ধৃথ কুন্তের সহিত তুলনা করা হইয়া থাকে। উদ্ধৃথ কুন্ত বেমন সহজেই সলিলের মধ্যে প্রবেশ করিয়া কানায়-কানায় পূর্ণ হইয়া থাকে, এই-জাতীয় শিশ্বদের চিত্তও তেমনি অবাধে গুরুর উপদেশামূতের মধ্যে নিমগ্ন হইয়া অমৃতরসে ভরিয়া উঠে। পূর্ণকুন্তের বারি যেমন তৃষিত তাপিতের পিপাসা ও তাপ দূর করে, এই শ্রেণীর শিশ্বদের হৎকুন্তন্থিত অমৃতরসও তেমনি শত শত পাপতাপ-জর্জারিত নরনারীর পাপ তাপ দূর করিয়া থাকে। তোমরা কি এই-জাতীয় শিশ্ব হইতে ইচ্ছা কর ? শিশ্বেরা বিনীতভাবে দৃঢ়কঠে কহিলেন— "হাঁ।"

রাত্রির স্থিতা ও স্তব্ধতা সর্বত্ত প্রসারিত হইল। ওকর পশ্চাৎ পশ্চাৎ শিয়ের। জলাস্ত হইতে উচ্চ ভূমির উপরিভাগে আরোহণ করিলেন। শ্রদ্ধানম শিস্তের। তাঁহাদের হৃদয়পাত্তের মুখ উন্মোচন করিয়া নিঃশব্দে গুরুর সমুথে ধারণ করিলেন। তিনি তাঁহার সত্যধর্মের রসধারা বর্ষণ করিতে লাগিলেন।

শিয়েরা হৃদয় দিয়া বুঝিলেন যে, এই সত্যধর্দের আদিতে কল্যাণ, অন্তে কল্যাণ। শুরুর উপদেশে তাঁহাদের চিত্তের সমস্ত সংশয় দ্র ইইবামাত্র তাঁহারা (১) জগতে হৃংথের অস্তিত্ব, (২) হৃংথের উৎপত্তির কারণ (৩) হৃংথ-অতিক্রমের পয় এবং (৪) হৃংথ-নির্ন্তির উপায়, এই চতুরার্য্য সত্যের স্বস্পষ্ট উপলব্ধি করিলেন; অর্থাৎ তাঁহারা বুঝিলেন, জগতে স্বথ হৃংথ আছে ইহা সত্য, হৃংথ-উদ্ভবের কারণ রহিয়াছে ইহা সত্য, হৃংথ হইতে মুক্তি লাভ করা যায় ইহা সত্য এবং হৃংথ দ্র করিবার জন্য,—(১) সম্যক্-দৃষ্টি (২) সম্যক্-সক্স (৩) সম্যক্-বাক্ (৪) সম্যক্-কর্মান্ত (৫) সম্যালাজীব (৬) সম্যক্-বাায়ম (৭) সম্যক্-শৃতি (৮) সম্যক্-সমাধি, আন্তালিক সাধনা আবশ্যক।

শিল্ডেরা বুঝিলেন ছঃপের নির্ব্বাণ করিয়া প্রমানন্দ প্রমশান্তি লাভ করিতে হইলে যে সাধনা গ্রহণ করিতে হয়, তাহা প্রাণহীন বাহ্ন অনুষ্ঠান নহে, সেই সাধনা গ্রহণ করিতে হইলে, সেই সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিতে হইলে, দৃষ্টি, সঙ্কল্প, বাক্যা, কর্ম্ম, জীবিকা, ব্যায়াম, স্মৃতি, ধ্যান পবিত্র করিতে হইবে।

বিশ্বিত আনন্দে বিনিদ্র শিশ্বগণ সমস্ত রজনী সমস্ত হৃদয়
মন দিয়া গুরুর মুথে নবধর্মের অমৃতময়ী বাণী শ্রবণ করিলেন।
অরুণোদয়ে আবার স্কুশ্নাত শুচি হইয়া গুরুর সহিত ঋষিপত্তনে

### ৰুদ্ধের জীবন ও বাণী

ফিরিয়া আদিলেন। গুরুর নির্দেশে তাঁহারা সেইথানে একস্থানে প্রাশ্মণ হইয়া দগুরিয়ান হইলেন। গুরুর চরণে মস্তক অবনত করিয়া তাঁহারা গুরুকে এবং তাঁহার উপলব্ধ মহাসত্যকে মানিয়ালইলেন। উত্তরকালে রাজর্ষি অশোক এই পবিত্র ভূমিতে নানা কারুকার্য্য-থচিত একটি মনোহর স্তুপ নির্মাণ করেন। এই স্তুপ্টি অধুনা "সারনাথ স্তুপ" নামে খ্যাত।

# সপ্তম অধ্যায়

## নবধর্মের প্রচার ও ব্যান্তি

পঞ্চ শিশ্তের মধ্যে কৌণ্ডিক্স প্রথমে নবধর্মের নিগৃচ তাংপর্যোর সমাক্ উপলব্ধি করেন। ক্রমে অক্স চারিজনও এই সর্ব্ব হংখনর্ববাপক কল্যাণময় ধর্ম হৃদরক্ষম করিলেন। তাঁহারা যথন সর্ব্বাস্তঃকরণে এই ধর্মের সার সত্য স্বীকার করেন, তথন বৃদ্ধ তাঁহাদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন—"ভিক্ষ্ণণ, সদ্ধর্ম গ্রহণ করিয়া তোমরা নবজন্ম লাভ করিয়াছ, তোমরা পরস্পরকে সহোদর বলিয়া জানিও, প্রেমে তোমরা এক হও, পবিত্রতায় তোমরা এক হও, গতের প্রতি অবিচলিত নিষ্ঠায় তোমরা এক হও।"

সম্ব সঙ্কল্প গ্রহণ করিয়া মানুষ যখন একাকী সতাসাধনার



সারনাথ স্থ

প্রাক্ত হয়, তথনও সে মধ্যে মধ্যে ছর্কাল হইয়া পড়ে, তথনও তাহার সত্যপথ হইতে ভ্রষ্ট হইবার আশক্ষা থাকে; তজ্জন্ত তোমরা পরস্পারের সহায় হইও, সহামুভূতি দ্বারা একে অন্তোর সাধু চেষ্টার আমুক্ল্য করিও। তোমাদের ভ্রাত্রন্ধন পবিত্র হউক; তোমাদের এই "সংঘ" শ্রদ্ধাবান্দিগের মিলনভূমি হউক।"

এই সনয়ে একদিন যশনামক কাশীধামের এক ধনবান্ বণিকের পুত্র সংসারে বীতরাগ ভইয়া গোপনে রাত্রিকালে পিতৃগৃহ হইতে পলায়ন করেন। ঋষিপত্তনে যেগানে ভগবান্ বুদ্ধদেব বাস করিছে ছিলেন যুবক তাহারই সন্নিকটে আগমন করিয়া বলিয়া উঠিলেন— "আহো, কি উপদ্রব! কি উপসর্গ!" বুদ্ধ শ্লেহকণ্ঠে কহিলেন, এগানে উপদ্রব নাই, কোন উপসর্গ নাই। তুমি আমার নিকটে আইস, আমি তোমাকে ধর্মশিক্ষা দিব। যুবক বুদ্ধের সমীপে গমন করিয়া উপবেশন করিলেন, বুদ্ধ তাহাকে গুংগনির্ত্তির মঙ্গলবাণী শুনাই-লেন। যশের জ্ঞাননেত্র প্রশ্নুটিত হইল; তিনি গভীর সান্ত্রনা লাভ করিয়া বৃদ্ধের চরণে আপনাকে সমর্পণ করিলেন।

ধনীর পুত্র যশ মূল্যবান্ নানা অলক্ষারে বিভূষিত ছিলেন বলিয়া লজ্জা অনুভব করিতেছিলেন। বুদ্ধ বলিলেন— "বংস, ধর্ম বাহিরের ব্যাপার নহে, ইহা মন হইতে উংপন্ন হয়। মহামূল্য পরিচ্ছদে ভূষিত ব্যক্তিও আপনার প্রবৃত্তিওলি জয় করিতে পারেন; আবার গৈরিকধারী শ্রমণের চিত্তও সাংসারিক ভোগবিলাসের মধ্যে নিমন্ন থাকিতে পারে। সন্ন্যাসী ও গৃহী এই ফুইয়ের মধ্যে কোন প্রভেদ নাই। যিনি আপনার অহংবোধকে নির্কাসিত করিতে পারেন, তিনিই কল্যাণময় সত্য লাভ করিয়া থাকেন।"

যশের পিতা পুত্রের সন্ধানে আসিয়া বুদ্ধের মধুর উপদেশ শ্রাবণে মুক্ ইইলেন। তিনি প্রথমে বুদ্ধের গৃহশিস্তা ইইলেন। যশ আর সংসারে ফিরিলেন না, তিনি নবধর্মে দীক্ষিত ইইয়া সংঘে যোগদান করিলেন।

অল্পদিন মধ্যে বুদ্ধের খ্যাতি চারিদিকে ব্যাপ্ত হইয়া পড়িল; তাঁহার মুখে মধুর ধর্মকথা শুনিবার জন্ম দলে দলে লোক আসিতে লাগিল। শান্তিপ্রদ নির্বাণলাভের জন্ম কেই কেই প্রচলিত ধর্ম-মত ত্যাগ করিয়া নবধর্ম গ্রহণ করিল। কয়েক মাস মধ্যে বুদ্ধের শিস্তাসংখ্যা ষাট্ হইল। তিনি সমস্ত বর্ষা ঋতু শিস্তাদের লইয়া নব-ধর্মের তত্ত্ব আলোচনা করিলেন। সত্যারেষী শ্রদ্ধালুগণের চিত্তে এই ধর্মের মঙ্গলবাণী চিরদিনের জন্ম মুদ্রিত হইয়া গেল ৷ বর্ধান্তে বুদ্ধ শিষ্যদিগকে কহিলেন—"ভিক্ষুগণ, বহুজনের হিতের জন্ম বহু-জনের স্থাথের জন্ম লোকের প্রতি অনুকম্পা করিয়া এই আদি-কল্যাণ, মধ্যকল্যাণ, অন্তকল্যাণ নবধৰ্মের নির্ব্বাণবাণী তোমা-দিগকে দেশে দেশে দিকে দিকে প্রচার করিতে হইবে। তোমরা একদিকে গৃইজন যাইও না। কামনার ধূলিজাল যাহাদের মন-শ্চক্ষু আচ্ছন্ন করে নাই, তাহারা অনায়াদে এই ধর্মের সত্য প্রত্যক করিবে। অমৃতের স্বাদ পাইলে মানব প্রবৃত্তির দাসত্ব ত্যাগ করিয়া নির্বাণপথের যাত্রী হউবে। তোমরা অকুঠিত উৎসাহের সহিত মানবের ঘরে ঘরে পরিত্রাণের শুভবাণী প্রচার কর।"

বুদ্ধ স্বয়ং ধর্মপ্রচারোদেশে উরুবিশ্বের অভিমূথে যাত্রা করিলেন।
শিষ্যেরাও গুরুর আদেশ শিরোধার্য্য করিয়া বিভিন্নদিকে প্রচারের জক্ম বাহির হইলেন। উরুবিশ্ব তথন জটিল সম্প্রদায়ভুক্ত অগ্নি- উপাসকদের প্রধান বাসভূমি ছিল। স্থবিখ্যাত কাশ্রপ ইহাদের আচার্য্য ছিলেন। বৃদ্ধ এই প্রবীণ আচার্য্যের ভবনে আতিথ্য গ্রহণ করিলেন। তাঁহার প্রশাস্ত মুখকান্তি, মধুর ব্যবহার, স্থথকর ও কল্যাণকর প্রসঙ্গ কাশ্রপকে মুগ্ধ করিল। বৃদ্ধ কাশ্রপ এই প্রতিভালালী যুবক মহাপুরুষের শিষ্যন্ত স্থীকার করিতে কিছুমাত্র কুণ্ঠা বোধ করিলেন না। তাঁহার অন্তুগত জটিলগণও বৃদ্ধের শরণাপন্ন হইল। তাহারা তাহাদের অগ্নিপ্রভার বিবিধ পাত্রাদি নদীগর্ভে নিক্ষেপ করিল।

উক্লবিশ্বে কাশ্যপের ছই ল্রাতা নদীকাশ্যপ ও গয়াকাশ্যপ অদ্রেই বাস করিতেন। তাঁহারা নদীস্রোতে প্রবাহিত পূজাপাত্র দেখির। চিন্তিতমনে অমুচরগণের সহিত ল্রাতার আশ্রমে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। বৃদ্ধ সেই স্থানে ভিক্ষুগণকে উপদেশ দেন— ভিক্ষ্গণ, এই সবই জ্বলিতেছে! তৃষ্ণার অগ্নিতে, রেষের অগ্নিতে ও মোহের অগ্নিতে এই সবই জ্বলিতেছে; জন্ম জরা ব্যাধি মরণ শোকে ছংথে এই সবই জ্বলিতেছে। এইরূপ ভাবিলে বিষয়ে নির্কোদ উপস্থিত হয় এবং চিত্তে বিমৃক্তি লাভ করা যায়। জটিলগণ বৃদ্ধের মধুর উপদেশ শুনিয়া মুগ্ধ হইল এবং ধর্মের আশ্রম গ্রহণ করিল।"

কাশ্রপ ও অপর বহুসংখ্যক শিষ্যসহ বৃদ্ধ উরুবিশ্ব হইতে রাজগৃহে গমন করিলেন। তাঁহার আগমনবার্ত্তা শ্রবণ করিয়া নূপতি বিশ্বিসার, ক্ষত্রহাণ-সমভিব্যাহারে তাঁহার বাসভবনে উপস্থিত হইলেন। বৃদ্ধের শাস্তোজ্জ্বল মুখশ্রী দেখিয়া সমাগত ব্যক্তিবর্গ প্রীত হইলেন। তিনি তাহাদিগকে নবধর্ম বুঝাইয়া দিলেন। তাঁহার সেই উপদেশের মর্ম্ম এই—"সকল পাপপরিত্যাগ, কুশলকর্ম্ম-সম্পাদন ও চিত্তের

পবিত্রভাসাধন, সংক্ষেপতঃ ইহাই ধর্ম। জননী যেমন আপনার জীবন দিয়াও পুত্রকে রকা করেন, যিনি সার সত্য অবগত হন, তিনিও তেমনি সর্কাজীবের প্রতি অপরিনেয় বিশুদ্ধ প্রতি রক্ষা করিয়া থাকেন। তাঁহার হিংসাশৃন্থ বৈরশ্ন্থ বাধাশৃন্থ প্রতি, ইহলোক কেন, লোকলোকান্তরেও পরিব্যাপ্ত হইয়া থাকে। এই মৈত্রীময় ভাবের মধ্যে তিনি বিহার করিয়া থাকেন।"

স্থমধুর ধর্মবাণী শ্রবণ করিয়। মগধরাজ বিষ্ণিদারের অন্তর ভক্তিতে ও বিশ্বয়ে পূর্ণ হইল। বুদ্ধের চরণে প্রণত হইয়। তিনি তাঁহার শিষাত্ব স্বীকার করিলেন। বুদ্ধের এবং তাঁহার অত্নুচরদিগের বাদের নিমিত্ত তিনি নগরের বহির্ভাগস্থ "বেণুবন" নামক একটি মনোহর ও নিভূত উল্লান দান করিলেন। এই সময়ে বুদ্ধদেবের পঞ্চ শিষ্যের অক্সতম অশ্বজিৎ জম্বন্ধীপে পরিভ্রমণ করিয়া রাজগৃহে শুরুদমীপে প্রত্যাগমন করেন। তিনি একদিন ভিক্লাপাত্র হস্তে নগরে গৃহে গৃহে ভিক্ষা করিতেছিলেন, এমন সময়ে উপতীষ্য-নামক এক জিজ্ঞান্ত ব্রাহ্মণ পরিব্রাজক তাঁহার দেই সৌম্যমূর্ত্তি দর্শন করিয়া বিশ্বয়াবিষ্ট হইলেন। উপতীধ্যের মনে এইরূপ দৃঢ় প্রত্যয় জুনিল যে, এই ভিকুক সত্য পথের সন্ধান পাইয়াছেন। তিনি বিনীতভাবে অশ্বজিৎকে জিজ্ঞাসা করিলেন—"আর্ব্য, আপনি কোন মহাত্মার শিষ্যত্ব স্বীকার করিয়াছেন ?" অশ্বজিৎ বুদ্ধের নাম করিলেন। উপতীয়া বুদ্ধের ধর্মমত শুনিবার নিমিত্ত আবার প্রশ্ন করিলেন। অশ্বজিৎ মনে করিলেন, উপতীষ্য নবধর্মের মত খণ্ডন করিবার নিমিত্ত হয়ত তাহার সহিত বাকাৰুনে প্রবৃত্ত হইবেন। ভিনি সন্ধৃচিত্তিত্তে কহিলেন—"ধর্ম বিষয়টি অতি গভীর। আমি

বন্ধদে একান্ত অপ্রবীণ, আমি কির্নণে আপনার নিকটে ইহা ব্যাখ্যা করিব ?" উপতীষ্ট কহিলেন—"মহাত্মন, আপনার কোনপ্রকার সঙ্গোচের হেতু নাই, আপনি আপনার ধর্মের বাণী অন্ধ্রাহপূর্ব্বক আমার নিকট কিঞ্চিৎ ব্যাখ্যা করিলে আমি পরম আনন্দ লাভ করিব।" অতঃপর অশ্বজিতের মূথে নবধর্মের মধুর কথা শুনিয়া উপতীষ্য এই ধর্মের আশ্রম গ্রহণ করিবার জন্ম ব্যাকুল হইলেন। তিনি ক্ষণবিলম্ব না করিয়া তাঁহার প্রিয় স্থহদ্ কালিতের নিকট গমন করিলেন এবং তাঁহাকে জানাইলেন যে, তিনি এতদিন পরে নির্বাণ-পথের সন্ধান পাইয়াছেন। তুই বন্ধু অন্ধ্রদিন-মধ্যেই নবধর্মে দীক্ষিত হইলেন। দীক্ষা গ্রহণ করিয়া উপতীষ্য সারিপুত্র এবং কালিত মৌদ্গল্যায়ন নাম লাভ করিলেন। এই বন্ধুযুগল তাঁহাদের অবিচলিত ধর্মনিষ্ঠার জন্ম অবিলম্বে সংঘমধ্যে প্রাধান্ম লাভ করেন।

ইহার কিছুদিন পরে এক পূর্ণিমারজনীতে বুদ্ধের শিষ্যগণ রাজ-গৃহের নিকটবর্ত্তী এক গিরিগুহায় সমবেত হন। সুন্দিল্লিত সাধুদের নিকটে ধর্মতত্ত্ব ব্যাখ্যা করিবার সময়ের প্রোরম্ভে বুর্দ্ধ বিলিয়াছিলেন—

> সর্ব্বপাপস্স অকরণং কুসলস্স উপসম্পীন। সচিত্তপরিয়োদপনং, এতং বৃদ্ধান সাসনং॥

সকলপ্রকার পাপের বর্জন, কুশল কর্ম্মের অমুষ্ঠান এবং চিত্তের নির্মালতাসাধন, ইহাই বুদ্ধগণের অমুশাসন।

মগধপ্রদেশে অনেকে নবধর্ম গ্রহণ করার, তত্রতা রক্ষণশীলদের মধ্যে একটি অসস্তোষের ভাব প্রকাশ পাইল। তাঁহারা বলিতে লাগিলেন—শাক্যমুনি পতিপদ্মীর মধ্যে বিচ্ছেদ ঘটাইয়া সৃষ্টি বিলোপ করিবার উপক্রম করিয়াছেন।" তাঁহারা বৌদ্ধভিক্ষ্দিগকে বিদ্রূপস্বরে কহিলেন— তোঁমাদের প্রভূ যুবকদিগকে যাছমন্ত্রে বশ
করিতেছেন, এক্ষণে কাহার উপরে তাঁহার দৃষ্টি পড়িয়াছে, তিনি
সংপ্রতি কাহাকে যাছ করিয়া ঘরের বাহির করিবার ষড়যন্ত্র
করিয়াছেন ?" এইসব উক্তি শ্রবণ করিয়া বৃদ্ধদেব বলিলেন—
"তোমরা চিন্তিত হইও না, এই অসন্তোষ দীর্ঘকাল-স্থায়ী হইতে
পারে না, তোমরা বিদ্রূপকারীদের ধীরভাবে বলিও, বৃদ্ধদেব
লোককে সত্যপথে আহ্বান করিয়া থাকেন, তিনি সংযুম, ধর্মনিষ্ঠা
ও পরিত্রাণই প্রচার করিয়া থাকেন।"

এই সময়ে স্থান্তনামক এক সত্যান্তরাগী ধনবান্ ব্যক্তি মহাপুরুষ বুদ্ধের স্থান্ত করিয়া তাঁহার দর্শনলালসায় রাজগৃহে আগমন করেন। অমিত ঐশ্বর্যের অধিকারী এই পুণানীল ব্যক্তির নিবাস কোশলরাজের রাজধানী শ্রাবস্তীনগর। তিনি দরিদ্রের বন্ধু, নিরাশ্রয়ের শরণ ছিলেন। অনাথের অল্পদাতা বলিয়া তিনি অনাথ-পিণ্ডদ নামে অভিহিত হইতেন। বুদ্ধদেব এই সাধুশীল ধনীর সদয়ের শোভনতার পরিচয় পাইয়া তাঁহাকে মধুর ধর্মালাপে পরিতৃপ্ত করিলেন। বুদ্ধের হৃদয়ম্পানী উপদেশ শুনিয়া অনাথপিণ্ডদ বিমুগ্ধ হইলেন; তিনি অকপটচিত্তে তাঁহাকে বলিলেন—"প্রভৃত সম্পদের অধিকারী বলিয়া আমার মন সর্বানা চিন্তায় আছেল থাকে, তথাপি কর্ম্ম করিয়া আমি আনন্দ পাইয়া থাকি, অলসভাবে সর্বানা আপনাকে নানাকর্মো ব্যাপ্ত রাথিয়া থাকি। বহুব্যক্তি আমার আশ্রেষ করিয়া থাকে। বহুব্যক্তি আমার আশ্রেষ করিয়া থাকে।

"হে দেব! আপনার শিষ্যের। গৃহত্যাগী সাধুজীবনের শাস্তির প্রশংসা এবং সাংসারিক জীবনের অশাস্তির নিন্দা করিরা থাকেন। তাঁহারা বলেন, আপনি সর্ক্ষবিধ সম্পদ্ ত্যাগ করিরা ধর্মরাজ্যের প্রতিষ্ঠা করিরাছেন এবং বিশ্ববাসীকে নির্কাণলাভের দৃষ্টাস্ত দেখাইরাছেন।

"প্রভা! মঙ্গলকর্মে নিযুক্ত থাকিয়াও আনি লোক সেবার জক্ষ ব্যাকুলতা অক্সভব করিয়া থাকি। এক্ষণে আমার জিজ্ঞান্ত এই যে, শ্রেরোলাভের নিমিত্ত আমাকে কি ধন সম্পদ্ গৃহ ও ব্যবসার-বাণিজ্য ত্যাগ করিয়া উদাসীন হইতে হইবে ?" বুদ্ধ উত্তর করিলেন—"যিনি আর্থ্যমার্গ অবলম্বন করিবেন, তিনিই শান্তি লাভ করিতে পারিবেন। ঐশ্বর্যের উন্মাদন যাহার চিত্ত অভিভূত করে. তাঁহার পক্ষে উহা বর্জন করাই শ্রেম ; কিন্তু ধনের প্রতি যাহার আসক্তি নাই, যিনি অকুঠিতচিত্তে আপনার সম্পদ্ লোককল্যাণে ব্যয় করিতে পারেন, তাঁহার সম্পত্তি পরিত্যাগ করার কোন আবশ্রকতা নাই।"

"আমি তোমাকে কহিতেছি তুমি সগৌরবে নিজ পদে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া আপনার শক্তি ব্যবসায়-বাণিজ্যের শ্রীবৃদ্ধিসাধনে প্রয়োগ কর। আমার ধর্ম কাহাকেও অকারণে গৃহহীন হইতে বলে না । আমার ধর্ম অহঙ্কার, মলিনতা ও ভোগবিলাস বর্জন করিয়া সাধুপথে বিচরণ করিবার জন্ম মানবকে আহ্বান করিয়া থাকে।"

"অনিকেতন ভিক্ষ্ও যদি নিরুগ্নম, নিবীর্যা, অলস ও বিলাসপ্রির হইয়া উঠেন, তাহা হইলে তিনিও কদাচ শ্রেরোলাভ করিতে পারেন না।" "কি গৃহী, কি গৃহহীন যিনিই পবিত্র ধর্মভাবনার দারা চিত্ত আরত করিরা রাথিবেন, যিনি আপনার সমগ্র চেষ্টা ধর্মসাধনার প্রয়োগ করিবেন, যিনি সরোবরের মধ্যবর্ত্তী প্রবমান শতদলের ন্থার সংসারের মধ্যে অনাসক্তভাবে বিচরণ করিতে পারিবেন, তিনিই নিঃসন্দেহ আনন্দ, কল্যাণ ও শান্তিলাভ করিয়া কুতার্থ হইবেন।"

বুদ্ধের বাণী শ্রবণ করিয়া অনাথপিগুদ প্রম পুলকিত হইলেন।
তিনি শ্রদানম-চিত্তে কহিলেন— দেব, বৌদ্ধ সাধুদের বাসের নিমিত্ত
আমি প্রাবতী নগরে একটি বিহার নির্মাণ করিয়া দিতে ইচ্ছা করি।
আমার এই প্রার্থনা পূর্ণ করিলে আমি আপনাকে কুতার্থ জ্ঞান
করিব।"

অনাথপিওদের হাদর সম্পূর্ণ উদ্ঘাটিত হইরাছিল। বুদ্ধ তাঁহার দিব্য দৃষ্টি দার। এই পুণুগুরত ধনীর হৃদরের উদারতা দেখিয়া প্রম আনন্দ লাভ করিলেন, তিনি তাঁহার দানগ্রহণে সম্মতি জানাইরা বলিলেন—

"দানশীল ব্যক্তি সর্বজনপ্রিয়, তাঁহার বন্ধ অতিশয় মূল্যবান্ বলিয়া বিবেচিত হইয়া থাকে। মৃত্যুর পরে তাঁহাকে অন্তত্তপ্ত হইতে হয় না বলিয়া মৃত্যুতেও তিনি আনন্দ ও শাস্তি লাভ করেন। তাঁহার মঙ্গলত্রত-সন্তত্ত বিকশিত পুষ্প ও রসালফল তিনি ইহ-লোকে ও পরলোকে লাভ করিয়া থাকেন।"

"অনেকেই ইহা বিশ্বাস করে না যে, নিরন্নকে অন্নদান করিলেই আমাদের বলর্দ্ধি হয়, বস্ত্রহীনকে বস্ত্রে ভূষিত করিলেই আমাদের সৌন্দর্য বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হয়, গৃহহীনদিগের জন্ত গৃহমিশ্বাণে অর্থ ব্যব্ধ করিলেই আমাদের অর্থ বাড়িতে থাকে।"

" স্থান্দ যোদ্ধা যেমন যুদ্ধের সর্ববিধ কৌশল অবগত বিদরা
নিপুণতার সহিত যুদ্ধ পরিচালনা করিয়া থাকেন, সাধুশীল বুদ্ধিমান্
দাতাও তেমনি কালাকাল পাত্রাপাত্র নির্বাচন করিতে জানেন
বলিয়া স্থচারুরূপে তাঁহার পুণাত্রতের অনুষ্ঠান করিয়া থাকেন।
এইরূপ যে দাতার চিত্ত প্রীতিও করুণার রসে অভিষিক্ত, তিনি শ্রদ্ধাপূর্ব্বক দান করিয়া থাকেন; তাঁহার হৃদর হইতে ঘুণা হিংসা দেষ
ও ক্রোধ অন্তহিত হইয়া যায়।"

"দানশীল সাধুর মঙ্গলকর্ম্ম তাঁহার মুক্তির সোপান। তিনি তাঁহার মঙ্গলত্রতক্সপে যে সরস বৃক্ষাকুর রোপণ করেন, তাহা ভবিষ্যতে তাঁহাকে ছান্না পুষ্পা ফল দান করিবেই।"

অনাথপিগুদ কোশলে ফিরিবার সময়ে বিহারের স্থান নির্বাচন করিয়া দিবার নিমিত্ত সারিপুত্রকে সঙ্গে লইয়া গেলেন।

বৃদ্ধদেব যথন রাজগৃহে অবস্থান করিতেছিলেন, তখন তাঁহার পিতা শুদ্ধোদন লোকদারা পুত্রকে জানাইলেন—"আমি একণে বৃদ্ধ, অল্পদিনমধ্যেই হয়তো আমাকে ইহলোক ত্যাগ করিতে হইবে; মৃত্যুর পূর্ব্বে একবার তোমাকে দেখিবার জস্তু আমার চিত্ত উৎকণ্ঠিত হইয়াছে। তোমার নবধর্মের বাণী সহস্র সহস্র লোকে শ্রবণ করিয়া উপকৃত হইতেছে; তোমার জনক ও স্বজনদিগকে উহা হইতে বঞ্চিত করিতেছ কেন ?"

দৃতমুখে পিতার অভিপ্রান্ন অবগত হইরা বুদ্ধ অবিলম্বে কপিল-বাস্ত্র যাত্রা করিলেন। তথার নগরের সমীপবর্ত্তী একটি উষ্ণানে তিনি সশিয়ে আশ্রম গ্রহণ করেন।

গৃহত্যাগের সাত বংসর পরে পিতা পুত্রকে আবার সংসারে

ফিরিবার জন্ম অন্নরোধ করিলেন। তিনি এই অন্নরোধ রক্ষা করিতে পারিলেন না; বিনীতভাবে কহিলেন—"আপনার হৃদয় স্নেহে অভিষিক্ত, আপনি আমার জন্ম গভীর বেদনা অনুভব করিয়া থাকেন। যে অসীম স্নেহ দারা আপনি আমাকে হৃদয়ে বাধিয়া রাথিয়াছেন, সেই স্নেহ সর্ব্ব মানবের প্রতি প্রসারিত করুন, তাহা হইলে আপনি যে ক্ষুদ্র সিদ্ধার্থকৈ হারাইয়াছেন তাহার পরিবর্ত্তে এক বৃহত্তর সিদ্ধার্থ লাভ করিতে পারিবেন এবং নির্বাণের শান্তি আপনার চিত্ত অধিকার করিবে।"

পুত্রের অমৃত্যয়ী বাণী শ্রবণ করিয়া শুদ্ধোদনের চক্ষ্ ভারাক্রাপ্ত হইল। তিনি অভিনবভাবে বিহ্বল হইয়া বলিলেন—"তুমি রাজ্য সম্পদ্ ত্যাগ করিয়া মহানিজ্রমণ দ্বারা পরম মঙ্গল লাভ করিয়াছ। তুমি নির্বাণের পছা আবিষ্কার করিয়াছ, তুমি এক্ষণে সর্বাজীবের নিকটে মুক্তির বাণী প্রচার কর।"

শুদ্ধোদন রাজধানীতে ফিরিলেন, বৃদ্ধ নগরপুরোবত্তী উষ্ঠানেই অবস্থান করিতে লাগিলেন।

পরদিন প্রভাতে বুদ্ধ ভিক্ষাপাত্র হস্তে নগরে বাহির হইলেন।
পুত্র দ্বারে দ্বারে ভিক্ষা করিতেছেন, এই সংবাদ শ্রবণ করিয়া পিতা
শুদ্ধোদন ক্রতগতি তাঁহার নিকটে গমন করিলেন এবং অপ্রসম্নচিত্তে
তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করিলেন—"বংস, তুমি রাজতনয় হইয়া কেন
উদরাম্নের জন্ম গৃহে গৃহে ভিক্ষা করিয়া স্বয়ং ক্লেশ স্বীকার করিতেছ
এবং আমাদিগকে লজ্জা দিতেছ ? আমি অন্নের সংস্থান করিতে
পারিতাম না ?" বুদ্ধ উত্তর করিলেন—"ভিক্ষা করাই আমার
কুলাগত প্রথা।" শুদ্ধোদন বিশ্বিত হইয়া কহিলেন—"সে কি

বংস, তুমি রাজকুলে জন্মগ্রহণ করিয়াছ, তোমার বংশে কে কথন ভিক্ষান্ধে জীবন ধারণ করিয়াছেন ?" বৃদ্ধ বলিলেন—"রাজন্, আপনি ও আপনার পিভূপিতামহণণ রাজকুলে জন্মিয়াছেন সত্য, কিন্তু আমি পূর্ববর্ত্তী বৃদ্ধদের বংশেই জন্মলাভ করিয়াছি, তাঁহারা সকলেই ভিক্ষান্ধে জীবন রক্ষা করিতেন।" শুদ্ধোদন নির্বাক্ হইয়া রহিলেন। বৃদ্ধ বলিতে লাগিলেন—"রাজন্, পুত্র যদি কোন অমৃশ্য রক্ষ লাভ করে, সে স্বভাবতাই সেই হুর্লভ রক্ষ পিতার চরণে অর্পণ করিতে অভিলাধী হইয়া থাকে। আমি বহু সাধনার ফলে যে স্মৃত্রর্লভ ধর্মধন লাভ করিয়াছি, সেই রক্বভাণ্ডার আজ আপনার সমীপে উদ্বাটিত করিবার অনুমতি প্রার্থনা করিতেছি, আপনি অনুগ্রহপূর্বক সেই রক্ব গ্রহণ করুন।"

বুদ্ধ তাঁহার অন্তরের অন্তরতম প্রদেশে উপলব্ধ সত্য পিতৃ-সন্মিধানে ব্যাখ্যা করিলেন। শুদ্ধোদন নবধর্মে অন্তরাগী হইলেন। বুদ্ধকে লইয়া তিনি রাজভবনে গমন করিলেন। তথায় পুরবাসীরা সকলে মিলিত হইয়া বুদ্ধকে অভিবাদন করিলেন।

এই সন্মিলনে তাঁহার সহধর্মিণী গোপা উপস্থিত ছিলেন না।
তিনি প্রশ্ন করিয়া জানিতে পারিলেন যে, গোপা স্বরং অগ্রগামিনী
হইয়া তাঁহার সহিত দেখা করিতে অস্বীকৃতা হইয়াছেন। বুদ্ধ এই
সংবাদ শুনিবামাত্র তাঁহার কক্ষে গমন করিলেন। স্থানীর্ব
বিচ্ছেদের পর প্রথম সাক্ষাৎকারে গোপা তাঁহার হৃদয়ের গভীর
শোক সংবরণ করিতে পারিলেন না। তিনি তাঁহার আরাধ্যতম
দেবতার চরণে লুটাইয়া পড়িয়া অশ্র বিসর্জন করিলেন। অনস্তর
শোকাবেগ প্রশমিত করিলে তিনি একপার্থে শ্রদাবনত-মন্তকে বিসরা

রহিলেন। স্বামীর শ্রীমুখ-নিঃস্থত মধুর ধর্মোপদেশে গোপা তাঁহার অনাত্তত হৃদয়পাত্র পূর্ণ করিয়া লইলেন। গভীর সাস্থনা লাভ করিয়া তিনি তাঁহার স্বামীর ধর্মের আশ্রয় গ্রহণ করিলেন।

কপিলবাস্ত নগরের বহুসংখ্যক ব্যক্তি এই সময়ে বুদ্ধের ধর্ম্ম- গ্রহণ করিয়াছিলেন। ইহাদের মধ্যে বুদ্ধের বিমাতা প্রভাবতী গোতমীর পুত্র নন্দ, তাঁহার পিতৃব্যপুত্র দেবদন্ত, ক্ষোরকার উপালি, দার্শনিক অহুরুদ্ধ এবং উপস্থায়ক আনন্দ ইতিহাসে সমধিক প্রসিদ্ধ।

"মনের মান্ত্ব" বলিলে যাহা বুঝার, আনন্দ বুদ্ধদেবের ঠিক তাহাই ছিলেন। আনন্দ যেমন সহজ অন্তর্জ্বভার সহিত বুদ্ধের উপদেশ গ্রহণ করিতে পারিতেন, আর কেহ তেমন পারিতেন না। তাহার মন, শ্রদ্ধা ও বিনয়ে অবনত ছিল। তিনি বুদ্ধের জীবনের শেষমুহ্র্ত-পর্যান্ত নিরন্তর ছারার ক্রায় অন্ত্র্গমন করিবা মনে-প্রাণে তাঁহার সেবা করিবাছিলেন।

কপিলবান্ত নগরে বৃদ্ধ একদিন প্রাসাদের অদ্রবর্তী কোনো একস্থানে ভোজনে বসিরাছিলেন; গোপা তাঁহার কক্ষের বাতারন হইতে বৃদ্ধকে দেখিতে পাইরা সপ্তমবর্থীর পুত্র রাহলকে রাজবেশে বিভূষিত করিলেন এবং তাহাকে কহিলেন 'বংস, ঐ যে সোম্য-মূর্ত্তি সাধু আহার করিতেছেন, তিনিই তোমার পিতা, ঐ সাধু চারিটি রত্নের থনি আবিষ্কার করিরাছেন, তুমি তাঁহার নিকটে গমন করিরা পিতৃধন অধিকার কর।"

মাতার নিদেশাসুসারে রাহুল বুদ্ধের নিকট গমন করিয়া পিতৃ-সম্পৎ-প্রাপ্তির প্রার্থনা জানাইল। বুদ্ধ বলিলেন -- "পুত্র, পার্ধিব ধন রত্ন আমার কিছুই নাই, তুমি যদি ধর্মধন-লাভের জন্ত উৎস্ক হইয়া থাক, আনি তোনাকে সেই ধন প্রানান করিতে পারি। বিরাহল সেই ধনই প্রার্থনা করিল; রাহল শৈশবেই রাজ্যনস্পাদ ত্যাগ করিয়া গৃহহীন হইয়া পিতার অন্নগানী হইল। প্রাণাধিক পোত্রের ভিক্ষুত্রত গ্রহণ করিবার সংবাদ প্রবণ করিয়া গুলোদন শোকে অধীর হইলেন। তিনি বুদ্ধের নিকট গ্রন করিয়া তাঁহার মনোবেদনা জানাইলেন। ব্লব্ধ গুলোদন একে একে তাঁহার পুত্র সিদ্ধার্থ ও নল্প, আভুম্পুত্র দেবদন্ত এবং পৌত্র রাহল প্রভৃতি প্রিয়তনদিগকে হারাইয়া এমন বিহন গৃহয়া পড়িয়াছেন বে, তাঁহার কাত্রতা দর্শন করিয়া বুদ্ধের হুদ্মের ওবিপ্রিত হইল। তিনি পিতাকে বিল্লেন—"এখন হইতে আনি কনাচ কোনো অপ্রাপ্তরম্বন্ধিক জনক, জননী কিংবা অভিভাবকের অনুসতি ব্যতীত দীকাদান করিব না "

ইভিতৃর্নে কথিত হইয়াহে বে কোশলবাদী প্রাসির ধনী অনাথপিণ্ডদ শ্রাবতীনগরে একটি থিহার নির্মাণ করিয়া দিবার অভিনাধ
করিয়া সারাপুত্রকে সঙ্গে লইয়া রাজগৃহ হইতে কোশলে দাত্রা
করেন। তিনি শ্রাবস্তীনগরে উপস্থিত হইয়া বিহারের উপবোসী
স্থাননির্নারণের নিনিত্ত নগরের উপকণ্ঠে ঘুরিতে লাগিলেন।
বিবিধ রক্ষ ও স্রোতিধিনীশোভিত একথানি রমণীয় উল্লান
কাহার দৃষ্টি আকর্ষণ করিল। কোশলরামকুমার জেত এই
উল্লানের অবিধারী। অনাথবিশুদ মনে মনে সন্ধ্র করিলেন—
"এইখানেই সাধুনের নিবাসভূমি বিহার প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে।"
তিনি রাজকুমারের নিক্ট অর্থবিনিময়ে উল্লান্থানি পাইবার প্রার্থনা
করিলেন। জেত অসমতে প্রকাশ করিলেন; কিন্তু সাধুনীয়

85

8

অনাথপিগুদ কিছুতেই নিরস্ত হইলেন না, তিনি উন্থানথানি পাইবার নিমিন্ত ক্রমাগত আন্তরিক আগ্রহ প্রকাশ করিছে লাগিলেন। রাজপুত্র জেত স্থযোগ পাইয়া, একটা অসম্ভক মূল্য চাহিয়া থাকিবেন। প্রচলিত আথ্যানে বর্ণিত হইয়াছে বে তিনি কহিয়াছিলেন—"যদি উন্থান স্থবর্ণমূলার দারা আর্থত করিতে পারেন তাহা হইলেই আপনি সেই মূল্যদারা উন্থান পাইতে পারিবেন, অক্সথা আমি আপনাকে কিছুতেই উন্থান দিব না।"

অনাথণিওদ রাজকুমারের এই প্রকার অসম্ভব আদেশ শুনিরাও পশ্চাৎপদ হইলেন না। তাঁহার আদেশে ভাণ্ডারের ধার উন্মুক্ত হইল; শিভৃশিতামহের এবং তাঁহার আপনার আজন্মের সঞ্চিত অর্থ-রাশি শকটে বোঝাই করিয়া উদ্যানে আনীত হইতে লাগিল; স্বর্ণা-ভরণে উন্থানের অর্কাংশ মণ্ডিত হইয়া ঝল্মল্ করিতে লাগিল। এই সংবাদ শ্রবণ করিয়া রাজকুমারের বিস্ময়ের সীমা রহিল না। তিনি উর্ক্ষাসে উন্থানে উপস্থিত হইয়া মূলা ছড়াইতে বারণ করিলেন। অনাথণিওদের ত্যাগের মহান্ দৃষ্টান্ত তাঁহার চিত্তে শুভুবুদ্ধি জাগরিত করিল। তিনি কহিলেন—"এই উন্থান আপনারই হইল কিন্তু চতুর্দ্ধিকের আম্র ও চন্দন তরুরাজি আমারই রহিল, আমি এই সমুদায় বুদ্ধের চরণে অর্পণ করিয়া কৃতার্থ হইতে চাহি।"

অতঃপর অনাথপিগুদ প্রভৃত অর্থব্যয়ে বিহার নির্মাণ করিলেন। রাজকুশার জেতও প্রাপ্ত অর্থ স্বয়: গ্রহণ না করিরা উক্ত অর্থে বিহারের চতুর্দ্দিকে চারিটি মনোহর <u>অইতল</u> প্রাসাদ প্রস্তুত্ত করিলেন।

বৌদ্ধসভ্যকে এই বিহার উৎদর্গ করিবার নিমিত্ত অনাথপিওছ

বুদ্ধকে শ্রাবন্তীনগরে আহ্বান করেন। তিনি পদব্রজে রাজগৃহ
হইতে শ্রাবন্তীনগরে আগমন করিয়াছিলেন। নগরের সমস্ত
নরনারী বিরাট শোভাষাত্রা করিয়া অগ্রগামী হইয়া মহাপুরুবকে
অভ্যর্থনা করিল। অগণন পুলে আচ্ছাদিত এবং ধৃপ, ধুনা প্রভৃতি
গদ্ধরেরের স্থান্ধে আমোদিত বিহারমধ্যে বৃদ্ধ প্রবেশ করিলেন।
অনাথপিগুদ পৃথিবীর সাধুদিগের বাসের নিমিন্ত বিহারটি ষ্থারীতি
বৃদ্ধের চরণে অর্পণ করিলেন। বৃদ্ধ দান গ্রহণ করিয়া স্থাকঠে
কহিলেন—"সমন্ত অমঙ্গল দূর হউক, এই মহৎ দান ধর্মরাজ্যপ্রতিষ্ঠার আত্নকুল্য করুক ও এই দান সমস্ত মানবের ও দাতার
কল্যাণের আক্র হউক।"

## অফ্টম অধ্যায়।

#### অন্তিম জীবন

বার্দ্ধকোর আক্রমণে মহাপুরুষ বুদ্ধদেবের দেহ এখন অবসর
হইয়া আসিতেছে। এতদিন তিনি বঙ্গ, মগধ, কলিঙ্গ, উৎকণ,
বারাণসী, কোশল প্রভৃতি নানা রাজ্যে তাঁহার সদ্ধর্ম প্রচার
করিয়াছেন; আর্য্য ও অনার্য্য উভয় সম্প্রদায়ই তাঁহার শ্রেষ্ঠধর্ম
গ্রহণ করিয়াছে।

একদা শরংকালে তিনি গৃঞ্চুট পর্বতে অবস্থান করিতে-

ছিলেন; এই সময়ে বিশ্বিসারস্থত অজাতশক্ত বুজ্জিদিগকে বিনাশ করিবার জন্ম যুদ্ধের আমোজনে প্রায়ুত্ত হইলেন। মহাপুরুষ বুদ্ধের আগমনসংবাদ প্রবণ করিয়া তিনি তাঁহার মন্ত্রী বর্ষকারকে কহিলেন, "মদ্রিন্, তুমি জান জানি মুজ্জিদের উচ্ছেদশাধনের জন্ম তুমুল্যুদ্ধের আয়োজন করিতেছি, মহাত্মা বুদ্ধদেব অদ্রবর্তী গুঞ্কুট শৈলে অবস্থান করিতেছেন, তুমি আমার নাম করিয়া তাঁহার কুশল সংবাদ জিজ্ঞাদা করিয়া তাঁহাকে আমার অভিপ্রায় জ্ঞাপন করিও, তিনি তাঁহার উত্তরে বাহা বলিবেন, তুমি তাঁহার সেই উক্তি প্রবণ করিয়া আদিয়া যথাবথ আমার নিকটে আর্ত্তি করিবে; মহাপুরুষ্যের বাক্য কদাচ ব্যর্থ হইতে পারে না।"

মন্ত্রী বুদ্ধের সনীপে গমন করিয়া রাজার বক্তব্য জানাইলেন।
বুদ্ধ তাঁহার উপস্থায়ক আনন্দকে সন্দোধন করিয়া কহিলেন—
"আনন্দ, তুনি কি শোন নাই বে, বৃজ্জিরা পুনঃপুনঃ সাধারণ সভায়
সন্দিলিত হইয়া থাকে ?"

আনন্দ উত্তর করিলেন—"হাঁ, প্রাভু গুনিয়াছি।"

বুছদের আবার বলিলেন—"দেথ আনন্দ, এইরপে ঐক্যবন্ধন
প্রীকার বিষয় বতকাল বৃজ্জিরা বারংবার সাধারণ সভায় নিলিত
হইতে পারিবে, ততদিন তাহাদের পতন নাই, তাহাদের উত্থান
ক্ষরভাবী। যতকাল তাহারা বয়েছ্যেঠদের শ্রন্ধা করিবে, নারীদের
সন্মান করিবে, তভিপুর্বক ধর্মাছ্ঠান করিবে, সাধুদিগের সেবায় ও
রক্ষায় উৎসাহী থাকিবে, ততদিন তাহাদের পতন নাই, ততদিন
ক্রমশঃ তাহারা উন্নতি লাভ করিবে।" বৃদ্ধ তুপুন মন্ত্রীকে সম্বোধন
করিয়া জানাইলেন—"আমি যথন বৈশালীতে ছিলাম তথন আমি

স্বরং বৃজ্জিদিগকে ঐ সকল সামাজিক মঙ্গলকর নিয়ম শিক্ষা দিয়াছি; যতকাল তাহারা সেই উপদেশ স্মরণ রাখিয়া মঙ্গলপথে বিচরণ করিবে ততদিন তাহাদের অভ্যুত্থান স্থানিশ্চিত।"

মন্ত্রী চলিয়া যাইবার পরে রাজগৃহের ভিক্ষুগণ বুদ্ধের সন্মুথে উপস্থিত হইলেন। তিনি তাহাদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন— হে ভিক্ষুগণ! আমি আজ তোমাদিগের নিকট সজেবর মঙ্গলবিধি ব্যাখ্যা করিব। তোমরা প্রণিধান কর—"বতদিন তোমরা উপস্থানশালায় এক হইয়া মিলিতে পারিবে, সকলে সমর্বেতভাবে অভ্যুত্থানের চেষ্টা করিবে, সংঘের সমস্ত কার্য্য সন্মিলিত হইয়া সম্পন্ন করিবে, অভিজ্ঞাত কুশলগুলি প্রতিপালনে সমুচিত হইবে না, অপরীক্ষিত নর্বিধিগ্রহণে ইতন্ততঃ করিবে, যতনিন তোমরা প্রবীণদিগকে শ্রন্ধাভক্তি ও সেবা করিবে এবং তাঁহাদের আদেশ বিনীতভাবে মানিয়া চলিবে, যতদিন তোমরা কামলাল্যার অধীন না হইবে, যত্তিন তোমরা ধর্মসাধনায় আনন্দিত হইবে, যত্তিন তোমাদের সন্নিধানে সাধুসমাগন হইবে, যতদিন অলসতা ও অনুভাম পরিহার করিয়া তোমরা মনকে সত্যাত্মসন্ধানে নিযুক্ত রাখিবে ততদিন তোমাদের পতনের কোন আশঙ্কা থাকিবে না। অতএব হে ভিক্ষুগণ, ভোমরা মন বিশ্বাসে ও বিনয়ে ভূষিত কর, তোমরা পাপাচরণে ভীত হও, জ্ঞানলাভের নিমিত্ত তোমাদের মন জাগরিত হউক। তোমাদের উৎসাহ অবিচলিত ও চিত্ত অনলস হউক। তোমাদের বোধিলাভ হউক !"

গৃধকুট ত্যাগ করিবার পরে বুদ্ধ নানা স্থানে ভ্রমণ করিয়া কিছুদিন নালন্দায় বাস করেন। সেথান হইতে তিনি পাটাল (পাটলিপুত্র) গ্রামে আগমন করেন। শিশুদের অমুরোধে তিনি
এথানকার বিশ্রামশালায় কিছুকালের জম্ম অবস্থান করেন। বুদ্ধের
উপদেশ শুনিবার জম্ম একদিন সেথানকার উপাসকগণ সমবেজ
হইলেন। তিনি তাহাদিকে স্নেহকঠে কহিলেন—"প্রিয় শিশুগণ,
সাধুপথ হইতে ত্রন্ত হইয়া অমঙ্গলকারীরা পঞ্চবিধ পরাভব প্রাপ্ত
হইয়া থাকে:—প্রথমতঃ, হঙ্কৃতকারীকে কেহ বিশ্বাস করে না এবং
সে নির্বীর্য হইয়া পড়ে বলিয়া দারিদ্রা আসিয়া চারিদিক হইছে
তাহাকে আক্রমণ করে। দ্বিতীয়তঃ, তাহার অপ্যশ অচিরে বহুদ্র
ব্যাপ্ত হইয়া পড়ে। তৃতীয়তঃ, সমাজে তাহার কোনো স্থান
নাই, যে কোনো সমাজেই তাহাকে চোরের ক্রায় গোপনে ভিড়ের
মাঝথানে লুকাইয়া চলিতে হয়। চতুর্থতঃ, মৃত্যুতেও তাহার
শান্তি নাই, অজ্ঞাত বিভীবিকা ও উদ্বেগ লইয়া তাহাকে মরিতে
হয়। পঞ্চমতঃ, মৃত্যুর পরে তাহার মন কিছুতেই শান্তিলাভ
করিতে পারে না; ছঙ্কুজনিত হৃঃথ ও যাতনা তথন তাহার
মনের অম্বসরণ করিতে থাকে।"

"হে গৃহিগণ, সাধুপথে বিহরণকারী ব্যক্তিরাও জীবনে পঞ্চবিধ জন্মনাভ করিয়া থাকেন। প্রথমতঃ, লোকে তাঁহাদিগকে বিধান করে বিনিয়া তাঁহারা সাধু চেষ্টা ছারা ঋদ্ধি লাভ করিয়া থাকেন। ছিতীয়তঃ, তাঁহাদের স্থশ দ্রদ্রান্ত ছড়াইয়া পড়ে। তৃতীয়তঃ, সমাজ তাঁহাদিগকে আদরে যথাস্থানে আসন প্রদান করে; তাঁহারা নিজদের প্রতি আস্থানীন বনিয়া অসঙ্কোচে সকলের সমূধে সমাজের মধ্যে বিহরণ করেন। চতুর্থতঃ, মৃত্যুসময়ে তাঁহারা অকৃষ্টিত চিত্তে মৃত্যুকে গ্রহণ করিয়া থাকেন। পঞ্চমতঃ, তাঁহারো

দেহহীন মন শাস্তির মধ্যে প্রতিষ্ঠা লাভ করে, কারণ তাঁহার। আপনাদের স্কর্মের কলে কল্যাণ ও আনন্দই প্রাপ্ত হইরা থাকেন।"

পাটলিগ্রাম হইতে বুদ্ধ কোটীগ্রামে গমন করেন এবং পথিমধ্যে অপর একটি স্থানে বিশ্রাম করিয়া বৈশালীতে উপস্থিত হন। এখানে আম্রপালী নামক জনৈক বারালনার কাননে তিনি সশিষ্ট আশ্রম গ্রহণ করিমাছিলেন। আম্রপালী প্রসন্নমনে মহাপুরুষ বুদ্ধের সমীপে গমন করিয়। পর্বাদন তাঁহাকে আপন ভবনে আহারের নিমন্ত্রণ করিলেন। সাধারণের চক্ষে আম্রপালী পতিতা নারী বলিয়া ত্মণিত হইলেও মহাপুরুষের উদার হৃদয় তাঁহাকে ত্মণা করিল না, তিনি তাহার নিমন্ত্রণ গ্রহণ করিয়া লইলেন। লিচ্ছবিবংশীয় মাজার। বৃদ্ধের আগমনসংবাদ পাইয়া আডম্বরসহকারে তাঁহার সহিত দেখা করিতে আদিলেন। তাঁহারাও পরদিন বুরকে রাজভবনে আহারার্থ নিমন্ত্রণ করিলেন, বুত্ব তাঁহাদিগকে জানাইলেন যে, তিনি ইহার পূর্বেই আত্রপালীর নিমন্ত্রণ গ্রহণ করিয়াছেন। রাজস্তগণ এই সংবাদে সম্ভুষ্ট হইলেন না, তাঁহাদের আহ্বান অস্বীকার করিয়া ৰুদ্ধ পতিতা নারীর গৃহে আহার করিতে যাইবেন, গুনিমা তাঁহারা বিষয় হইলেন ৷ পরদিন যথাসময়ে বৃত্ত সশিশু আমুপালীর অন্ত আকু ঠিতচিত্তে গ্রহণ করিলেন। তাঁহার মৃক্তির বাণী পতিতা নারীর প্রস্থপ্ত বোধি জাগরিত করিল! আমপালীর জীবনের গঞ্জি কল্যাণের দিকে প্রধাবিত হইল। তাহার উত্থান-ভবন ভিকু 😉 ৰাধুদের বাসের জন্ত দান করিয়া সে আপনাকে কৃতার্থ মনে করিল। বুদ্ধ এখন অশীতি বর্ষে পাদর্শন করিয়াছেন : বার্দ্ধক্য তাঁহার

বিপুল বলিষ্ঠ দেহ ভাদিয়া দিয়াছে, মৃত্যুর পূর্ব্বলক্ষণসমূহ তাঁহার দেহে প্রকাশ পাইল। প্রবীণ শিশুদের অনেকেই এথন জীবনমৃত্যুর সন্ধিস্থলে উপহিত। এই বৎসর তাহার অনুগত প্রধান শিষ্য সারীপুত্র ও মৌদগল্যায়ন মৃত্যুমুখে পভিত হইলেন। ইহাদের মৃত্যুতে সংঘ বলহীন হব্যা পড়িল। সংঘের প্রাচীন নবীন সকল ভিক্ষু নবীন উভ্তমে আপনাদের সাধনার দারা সংঘকে বলশালী করিবার নিনিত্ত বদ্ধ-পরিকর হইদেন। এই বৎসব বুদ্ধ এব বার সাংঘাতিক বোগে আক্রান্ত হইনেন। বিস্ত শ্যাশায়ী হইয়াও অনন্তস্ক্রত মানসিক বল দারা তিনি রোগ্যত্তণা অভিতাম করিয়া অবিচ্ছিত থাকিতেন। এই সময়ে তিনি বৈশালীর এক বিহারে বাস বসিতেছিলেন। আরোগালাভেব পরে আনন্দ একদিন তাঁহাকে নির্জ্ঞান কহিলেন-"আধি তাপনার দেহের অপূর্কবান্তি হরণ ববিষাছে, আপনার সেই বোগের কথা মনে পড়িলে আমি এখনও চারিদিকে অন্নকার দেখিয়া থাকি। তবে আমার মনে এই দুঢ় ধারণা রহিয়াছে যে, **সংঘর্জার উপায় না বলিয়া কদাচ আপুনি মানব্**নীলা সংবর্ণ করিবেন না।"

বুন কহিলেন— "আনন্দ! সংঘ আমার কাছে আর কি প্রত্যোশা করিয়া থাকেন ? আমি অকণটভাবে সকলের কাছে আমার উপলব্ধ সত্য ব্যাখ্যা করিয়াছি, কোনো কথাই ত গোপন করি নাই। আমি কংনো একথা মনে করি না যে আমি এই সংঘের চালক অথবা এই সংঘ আমার অধীন। যদি কেহ এমন্
কথা মনে করেন, তিনি নেতার আসনগ্রহণ করিয়া সংঘকে দৃঢ়রালী বাধিবার নিয়মপ্রণালী প্রণয়ন করেন। সংঘরকার জন্ম আমি কোনো বাঁধা নিয়মপ্রণালী রাখিয়া যাইতে ইচ্ছা করি না। আনন্দ, আমি অনীতিবৎসরের বৃদ্ধ, যাত্রার শেব অবস্থায় উপস্থিত হইয়াছি; আমার শরীর এখন ভগ্ন শকটের তুলা হইয়াছে, জ্বোড়াতাড়া দিয়া বিশেষ সতর্কতার সহিত ইহাকে চালাইতে হইতেছে। আমার মন যখন বাহুবিষয় হইতে প্রতান্ত্রত হইয়া গভীর ধানের মধ্যে অবস্থান করে কেবলমাত্র তথনই আমার শ্রীর স্থান্থ থাকে।"

"আনন্দ, আগনারাই আগনাদের নির্কাশ্ব ত্বল হও, অহা কাহারও সাহায্যের এত্যাশা করিও নাঁ্যু আগনারাই আগনাদের প্রদীপ হও। ধর্মাই এদীপ, মেই প্রদীপ চ্চুহত্তে ধারণ কর, সভ্যকে সহায় করিয়া নির্কাণের স্ফালে এইজ হও।"

"আনন্দ, আঁপনি আপনার এনি ও নির্ভরত্ব হওয়া অসম্ভব বলিয়া মনে করিও না। সংঘের ভিন্মুগণ যদি হম্পাহনা দারা আপনাদের অন্তরের নিত্তাদেশে বাস করিতে পারেন, তাহা হইলেই তাঁহার দৈহিক ব্লেশ, প্রেক্তির তাড়না এবং তৃষ্ণাসন্তৃত্ত সর্কবিধ হুঃথ অতিক্রম করিতে পারিবেন।"

"আনন্দ, আমার মৃত্যু ঘটিলে সংঘের অনিষ্ট ইইবে কেন ? বাঁহাদের চিত্ত বোধিলাভের জন্ত কৌত্হলী, বাঁহারা বাহিরের কোনো-প্রকার সহায়তার প্রত্যাশা না করিয়া অবিচলিত অধ্যবসায়ের সহিত সভ্যমাধনা দারা নির্ব্বাণলাভের চেষ্টা করিবেন, তাঁহারা নিঃসন্দেহ চরম শ্রেয়ঃ লাভ করিবেন।"

বৃদ্ধদেবের পরিনির্বাণলাভের দিন সমীপবর্তী হইয়া আসিল।
মৃত্যুকে আলিঙ্গন করিবার জন্ম তিনি প্রস্তুত হইয়া আছেন।
একদিন তিনি প্রসঙ্গক্রমে আনন্দকে কহিলেন -- শ্লানন্দ! আমার

পরিনির্বাণলাভের শুভদিন অদ্রবর্তী!" এই সংবাদ শুনিরা শোকে আনন্দের বুক ভালিরা গেল, তাঁহার চক্ষু জলে ভরির৷ উঠিল । গাঁহাকে শোকমুগ্ধ দেথিয়া বুদ্ধ দৃঢ়কণ্ঠে কহিলেন—"আনন্দ, তুমি কি বিখাস হারাইয়া ফেলিয়াছ? আমি কি বারংবার বলি নাই বে, লোকের প্রিয়বস্তুর সহিত বিচ্ছেদ ঘটবেই? যে জন্মগ্রহণ করিবে তাহারই মৃত্যু ঘটবে ইহাই জগতের নিরম; স্কুরাং আমার পক্ষে চিরকাল বাঁচিয়া থাকা কেমন করিয়া সম্ভবপর হইবে?"

অতঃপর বুদ্ধের আদেশে আনন্দ বৈশালীর সন্নিকটবর্তী ভিক্সদিগকে তথাকার বিহারে সমবেত হইবার নিমিন্ত আহবান
করিলেন। সমবেত ভিক্স্দিগকে সম্বোধন করিয়া বুদ্ধ বলিতে
লাগিলেন—"ভিক্স্গণ! আমি তোমাদের নিকটে যে ধর্ম প্রচার
করিয়াছি তোমরা তাহা সম্যক্ আয়ন্ত করিয়া সেই সত্যেরই সাধনা
কর, মনন কর। বাহাতে এই সদ্ধর্ম অনস্তকালস্বায়ী হইতে পারে
দেই জন্ম সর্ব্দর ইহার প্রচার কর। সমগ্র মানবজাতির স্থধকর ও
কল্যাণকর এই ধর্ম যাহাতে অনস্তকাল বিভ্নমান থাকে সেই
উদ্দেশ্যে জীবের প্রতি অপ্রমেয় প্রীতিপোষণ করিয়া ভোমরা এই
ধর্ম প্রচার করিতে থাক।"

"গ্রহকে শুভাশুভের কারণ বলিয়া জানা, ফলিত জ্যোতিবে আহা এবং নানা চিহ্নাদি দেখিয়া ভবিন্ততের শুভাশুভ কথন প্রাকৃতি নিষিত্ব বলিয়া জানিও।"

"যে ব্যক্তি মনকে বাঁধিবার সংব্যরশি একেবারে 'খুলিরা দের, বে কোনদিনও নির্বাণনাভ করিতে পাবে না। তোমরা সংবত্ত হইবে, মনকে ভোগবিশাসের উত্তেজনা হইতে দুরে রাণিবে এবং মূনকে প্রশান্ত করিবার জন্ম চেষ্টিত হইবে।"

"ভোমরা পরিমিত পানাহার করিবে এবং সংবতভাবে দেহের বাবতীয় প্রয়োজন মিটাইবে। প্রজাপতি বেমন পুশা হইতে প্রয়োজনাম্বায়ী মধুটুকুমাত্র গ্রহণ করে, ফুলের স্থান্ধ, শোভা ও দলগুলি বিনষ্ট করে না, তোমরাও তেমনি অক্সকে পীড়িত ও বিনষ্ট না করিয়া আপনাদের জীবনযাত্রা নির্বাহ করিবে।"

"হে ভিক্পণ! চারিটি আর্য্যসত্য এতদিন আমরা বুঝি নাই এবং প্রাণপণে সাধন করিতে পারি নাই বলিরাই জন্মজন্মান্তর অসত্যপথে বিচরণ করিয়াছি।"

"আমি তোমাদিগকে যে ধ্যান ও সাধনা শিকা দিয়াছি তোমরা সেই ধ্যান অভ্যাস কর। পাপের বিরুদ্ধে নিরস্তর সংগ্রাম করিতে থাক। সাধুপথে বিহরণ কর এবং শীলবান্ হও। তোমাদের অস্তশ্চক্ প্রফুটিত হউক। জ্ঞানের প্রভাবে তোমাদের হানর প্রালোকিত হইলেই তোমরা আপ্তাসিক পথ অবলম্বন করিয়া নির্বাণলাভ করিতে পারিবে ।"

"আমার পরিনির্বাণ লাভের দিন আসর। আমি তোমাদিগকে

দৃচ্তার সহিত বলিতেছি, সংযোগোৎপর পদার্থমাত্রেরই কয় হইবে।

বাহা অবিনশ্বর তাহারই সন্ধান কর। অধ্যবসার অবলম্বন করিরা

নির্বাণপদ লাভ কর।"

আসরমৃত্যুর শান্তি ও গান্তীগ্য বথন বুদ্ধের মন আচ্ছর করিয়া-ছিল, সেই শুভমুহুর্ত্তে তিনি তাঁহার ধর্ম সংক্ষেপে শিয়াদের কাছে ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন বলিয়া বৈশালীর উপস্থানশালায় প্রদন্ত তাঁহার এই অন্তিম উপদেশটির একটি স্বতন্ত্র বিশেষত্ব আছে। হর্ভাগ্যক্রমে তাঁহার এই উপদেশটির একাংশমাত্র পাওয়া গিয়াছে এবং
তাহাই মহাপরিনির্ব্বাণ-হত্রে বর্ণিত হইয়াছে। এই উপদেশমধ্যে
তিনি সাধকের জন্ম চারিটি ধ্যান, চারিটি ধর্মপ্রেচেন্তা, চারিটি শ্লন্ধিনপাদ, পঞ্চনৈতিক বল, সপ্তবোধ্যঙ্গ ও আন্তাদিকমার্গ নির্দেশ করিয়া
গিয়াছেন।

বৈশালী হইতে বুদ্ধ সশিষ্যে কুশীনগরের অভিমুগে যাতা করেন। পথিমধ্যে তিনি-ভণ্ডগ্রান, আন্ত্রাস, জমুগ্রাস ও ভোগনণর প্রভৃতি স্থানে অবস্থান বরিয়াছিলেন। মহাপ্রয়াণের পূর্ব্বে তিনি তাঁহার উদার ধর্মমত শিশুদের মনে দৃঢ়রূপে অফিত করিয়া দিবার চেষ্টা করেন। বিচারবুদ্ধি ত্যাগ করিয়া কেহ কদাপি তাঁহার বাণী ষীকার করে ইহা তিনি ইচ্ছা করিতেন না। তাঁহার মহাপ্রস্থানের পরে কেহ কেহ আপন আপন বাণী তাঁহার নামে ঢালাইবার চেষ্টা করিতে পারেন, এই আশ্কার শিশুদিগকে তিনি বলিলেন—"যদি কেহ বলেন, আনি স্বয়ং বুদ্ধের মুখে এই বাণী গুনিয়াছি; ইহাই সত্য, ইহাই বিধি. ইহাই তাঁহার প্রদন্ত শিক্ষা; তোমরা কখনো এইরূপ উক্তির নিন্দা বা প্রশংসা করিও না। ঐ উক্তির প্রত্যেক বাক্য প্রত্যেক শব্দ অভিনিবেশ সহকারে শুনিবে ; উহার তাৎপর্য্য সম্যক্ বুঝিবার চেষ্টা করিবে। ধর্মা এবং বিনয়ের নিয়মের সহিত মিলাইয়া লইতে চেষ্টা করিবে। যদি তুলনা করিয়া দেখিতে পাও যে, ঐ উক্তির-সহিত ধর্মশাস্ত্রের ও সংঘের নিয়মাবলীর কিছতেই সামঞ্জ্র বিধান করা যায় না, তাহা হইলে বুঝিবে, ঐ উক্তি আমার্র-নহে, কিংবা ঐ ব্যক্তি আমার বাণীর প্রকৃত তাৎপর্যা ছান্মন্দম করিতে পারেন নাই।"

বৃদ্ধ শিশ্যদিগকে আরো বিশদভাবে বলিলেন—"ভিক্ষুগণ! কোনো ব্যক্তি এরপও বলিতে পারেন যে, আমি বৃদ্ধের এই বাণীটি একলল ভিক্ষ্র মুখে কিংবা কোন স্থানের স্থবিরদের মুখে অথবা কোনো এক বিধান্ ভিক্ষ্র মুখে অথবা কোনো এক বিধান্ ভিক্ষ্র মুখে স্থাং ভনিয়াছি, তোনরা বাণীটির প্রত্যেক বাক্য, প্রভ্যেক শন্ধ, মনোনিবেশপূর্মক শ্রবণ করিবে; ঐ বাণী ধর্মের ও বিনয়ের নিয়নের সহিত মিলাইয়া লইতে চেষ্টা করিবে; যদি কোনরূপে সামঞ্জ বিধান করিতে না পার তাহা হইলে বৃদ্ধিবে ঐ বাণী আনার নহে কিংবা ঐ ব্যক্তি ক্লানার বাক্যের নিগ্যুত অর্থ গ্রহণ করিতে গারেন নাই।"

বুদ্ধ সনিত্য প্রনণ করিতে করিতে পাবাগ্রামের চুন্দনানক কোন কর্ম্মকারের আত্রকুঞ্জে উপস্থিত ইইসেন। এই সংবাদ শুনিবানাত্র চুন্দ তথার গনন করিয়া শ্রদ্ধাসংকারে মহাপুরুষের চরণ বন্দনা করিল। বুদ্ধের মুখে অনুত্যয়ী ধর্মকথা শুনিরা পরন আনন্দ লাভ করিয়া যে তাঁহাকে পরদিন অনুচরগণসহ আপন ভবনে আহারের জন্ত অহ্বান করিল। নৌনাল্যন করিয়া বুদ্ধ এই নিনন্ত্রণ গ্রহণ করিলেন।

পরদিন চুন্দ ভিন্দুদের সেবার জন্ম শ্রুমিক অর, শিষ্টক এবং
ভক্ষ শুকরনাংস রন্ধন করাইল। বুরের নিয়ন ছিল যে, তিনি
শ্রুমীল ব্যক্তিদের প্রদন্ত সর্বপ্রকার আহার্য গ্রহণ করিতেন।
আহারে উপবেশন করিয়া বুর চুন্দকে কহিলেন—"হে চুন্দ, তুমি
একমাত্র আমাকেই এই শুকরমানে পরিবেশণ কর, ভিন্দুদিগকে
এই মাংস দিও না।" বলা বাহল্য, বুর কথনো মানে আহার
করিতেন না। এই গুরুপাক অনভাস্ত দ্বা ভোজন করিয়া তিনি

রক্তামাশর রোগে আক্রান্ত হইলেন। এই অস্থ অবস্থাতেই তিনি
কুশীনগরের দিকে বাত্রা করিলেন। তিনি পরম থৈগ্রের সহিত
প্রসন্নমুথে রোগের যাতনা সহিতেছিলেন। পথিমধ্যে একটি বৃক্ষমুলে
উপবেশন করিয়া তিনি আনন্দকে কহিলেন—"আমি অবসন্ন ও
ক্লান্ত হইয়া পড়িয়াছি, তুমি আমার এই গাত্রাবরণ বল্পথানি চারি
ভাঁজ করিয়া বিছাইয়া দাও আমি কিছুকাল বিশ্রাম করিব।" বৃদ্ধ
শর্মন করিয়া আনন্দকে পানীয় জল আনিবার আদেশ করিলেন।
জলপানে তৃষ্ণা নিবারণ করিয়া তিনি বিশ্রাম করিতে লাগিলেন।

এই সময়ে পুকসনামক এক মল্ল যুবক ঐ স্থানদিয়া যাইতে-ছিলেন। তিনি সাধু আড়ারকালামের শিশ্ব। তরুমূলে সমাসীন বুছদেবের প্রসন্ধর কাস্তি দেখিয়া পুকস বিন্দিত হইলেন। তিনি তাঁহার চরণে প্রণত হইয়া সবিনয়ে বলিলেন—"প্রভো! গৃহত্যানী সাধুদের ধ্যানের প্রভাব কি চমৎকার, তাঁহারা কি আশ্চর্য মানসিক শাস্তিই উপভোগ করিয়া থাকেন।" তাঁহার গুরু আড়ারকালামের অলো কক ধ্যানশক্তি জ্ঞাপন করিবার জন্ত পুকস বলিলেন বে, একদা যখন তিনি ধ্যানমগ্র ছিলেন, তথন তাঁহার অতি সন্নিকট দিয়া ঘর্যর শক্ত করিয়া ধূলি উড়াইয়া পাঁচ শত শকট চলিয়া গেল, তাঁহার পরিছেদ ধৃদরিত হইল, কিন্তু তিনি কিছুই জানিতে পারিলেন না।"

তাঁহার কথা শ্রবণ করিয়া বুর উল্লসিত হইয়া বলিলেন—
"পুক্স, খ্যানের শক্তি অতি আশ্চর্যাই বটে, মানব খ্যানের প্রভাবে
মনের মধ্যে সম্পূর্ণ সচেতন থাকিয়াও বাহিরের কিছু দেখিতে বা
ভানিতে পায় না। আমি এক সময়ে ধ্যানে নিযুক্ত ছিলাম; তথন
বাহিরে ভীষণ বারি-বর্ষণ, মেখ-গর্জন ও বিহুৎ-মুরণ হইতেছিল;

এই হুর্য্যোগে উক্ত স্থানের হুইজন ক্লবক ও চারিট বলীবর্দ প্রাণত্যাপ করে। আমি বাহিরে কি ঘটতেছিল, তাহার সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অক্ত ছিলাম বিলয়া এই সকল হুর্যটনার কিছুই জানিতে পারি নাই। অতঃপর ধ্যানান্তে একস্থানে বহুসংখ্যক লোকের সন্মিলন দেখিয়া আমি কোন ব্যক্তিকে জিজ্ঞাসা করিলাম "এস্থানে এত লোক মিলিত হইয়াছে কেন ?" সে ব্যক্তি বিশ্বয় প্রকাশ করিয়া আমাকে জিজ্ঞাসা করিল,—"কেন, আপনি ত এখানে ছিলেন, আপনি জানিতে পারেন নাই বে, এই হুর্য্যোগে হুইজন ক্লয়কের ও চারিটি বলীবর্দ্দের মৃত্যু ঘটয়াছে ?" আমি এই বিষয় কিছুই অবগত নহি, শুনিয়া সে অধিকতর বিশ্বয়াবিষ্ট হইয়া পুনর্ব্বার প্রশ্ন করিল—"আপনি যদি অবিরত বৃষ্টিপতন ও মেঘগর্জনের শব্দ শুনিয়া না থাকেন, তাহা হইলে আপনি কি নিদ্রিত ছিলেন ?" উত্তর করিলাম—"আমি সম্পূর্ণ জাগরিত ছিলাম।" আমার উত্তর শ্রবণ করিয়া সে ব্যক্তি অবাক্ হইয়া রহিল।

বুদ্ধদেবের অনক্রন্থলত ধ্যানশক্তির কথা শুনিয়া পুরুষ তাঁহার শিক্ষম গ্রহণ করিলেন।

পুরুষের অভিপ্রায়-অমুসারে একব্যক্তি সোনালি রঙ্গের হুইটা মনোহর পরিচ্ছদ আনয়ন করিল। তিনি ঐ পোষাক হুইটা লইয়া ভগবান্ বুদ্ধদেবের সমীপে উপস্থিত হুইয়া কুভাঞ্জলিপুটে কহিলেন—"প্রভা! আপনি এই পরিচ্ছদ হুইটা গ্রহণ করিলে আমি পরম প্রতিলাভ করিব।" বুক্ক বলিলেন—"পুরুষ, তুমি আপন হস্তে একটি পোষাক আমাকে ও একটি আনন্দকে পরাইয়া দাও।" তিনি তাহাই করিলেন। বুক্ক তাহাকে মধুর ধর্ম্মোপদেশে পরিভ্রা করিলেন।

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অতঃপর বুক ভিক্ষুগণসহ আবার অগ্রসর হইতে লাগিলেন। ঠাহার। কুকুখানায়ী এক নদীর তীরে উপস্থিত হইয়া স্থান ও জল পান করিয়া ক্লান্তি দূর করিলেন। এখানে এক আত্রকুঞ্জে বিশ্রাম করিবার সময়ে বুদ্ধ আনন্দকে নিভূতে আহ্বান করিয়া বলিলেন— "আনন্দ! পরিনির্কাণলাভের শুভমুহুর্ত উপস্থিত ইইয়াছে। দেখ, আমার মৃত্যুতে শোকাভিভূত হইয়া কেহ হয় ত এই কথা বলিয়া চন্দের মনে বেদনা জনাইতে পারেন যে, তাহারই অন্নগ্রহণ করিয়া আমার জীবনবিয়োগ ঘটিয়াছে। কিন্তু তুনি চুন্দকে সাত্তনা নিবার জ্য কহিও—"চুন, ত্যাগত তোনারই হতে শেব আহার গ্রহণ করিয়া পরিনির্বাণ লাভ করিয়াছেন, ইহা তোনার পক্ষে পরন মদল, পরম লাভ। আনি তাঁহারই মুখে গুনিমাহি, জীবনে ছইটী মাত্র মহৎ ভোজ্য তিনি দানরূপে গ্রহণ করিয়াছেন, এই ছইটী ভোজাই তিনি তুল্য ফলতার ও তুল্য ফল্যাণকর মনে করিয়াহেন। স্থলাতার হতে মহামূণ্য আহার গ্রহণ করিয়া তিনি বোধিয়াভ ক্রিয়াভিলেন। অপর একনিন তোনারই হস্তে শেব আহার গ্রহণ ক্রিয়া তিনি পরিনির্মাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন।"

আমকুঞ্জে কিছুকাল বিশ্রাম করিয়া বুদ্ধ আনন্দকে কহিলেন—
"চল আনন্দ, আনরা কুশীনগরের উপপত্তনে শালবনে গনন করি।"
ঘথাসময়ে ভিকুগণনহ বুদ্ধ মলদের শালকুঞ্জে উপস্থিত হইলেন।
তাঁহার আনেশ শিরোধার্য করিয়া, আনন্দ ছইটা পলবিত শালতরুর
অবকাশস্থলে উচ্চমঞ্চে শ্যা রচনা করিলেন। বুদ্ধ উত্তরশীর্ষ
হইয়া তথায় শয়ন করিলেন এবং আনন্দকে ধ্রার্করেও কহিলেন—
"আজ রাত্রির শেষ প্রহরে আমার পরিনির্কাণ লাভ হইবে,

তুমি কুশীনগরের মন্ত্রদিগের নিকটে অবিলব্বে এই সংবাদ প্রেরণ কর।"

এই সময়ে স্বভদ্রনামক এক জিজ্ঞান্থ পরিপ্রাজক কুশীনগরে অবস্থান করিতেছিলেন। বৃদ্ধদেবের আগমন ও আসন্নপরিনির্বাণ-লাভের সংবাদ শ্রবণ করিয়া তিনি একান্ত উৎস্কুকচিন্তে ধর্ম্মবিষয়ক করেকটি সন্দেহভঙ্গনের নিমিন্ত তাঁহার সহিত দেখা করিতে চাহিলেন। শালকুঞ্জে আগমন করিয়া স্থভদ্র বৃদ্ধের সমীপবর্ত্তী হইবার উত্যোগ করিলেন। আনন্দ তাঁহাকে বাধা প্রদান করিয়া জানাইলেন, "মহাত্মন্, বৃদ্ধ এখন নিরতিশয় ক্লান্ত আছেন, আপনি এমন সময়ে তাঁহাকে বিরক্ত করিবেন না।" স্থভদ্রের অভিপ্রায়্ম অবগত হইয়া বৃদ্ধ কহিলেন—আনন্দ, স্থভদ্রকে আমার কাছে আসিতে বারণ করিও না, তাহাকে এইখানে আসিতে দাও।

স্থভদ বৃদ্ধের সমীপে উপস্থিত হইরা তাঁহার পরিজ্ঞাত নানা বিরোধী ধর্মমত জ্ঞাপন করিলেন এবং আপনার মনের সংশয় নিবেদন করিরা মৌনী হইলেন। বৃদ্ধ বলিলেন—স্থভদ্র, তোমার প্রশ্নের স্থমীমাংসা করিবার সময় আমার নাই। আমি তোমাকে সত্য শিক্ষা দিব, তুমি প্রণিধান করঃ—

যে ধর্ম্মে সম্যক্ দৃষ্টি, সম্যক্ সংকল্প, সম্যক্ বাক্, সম্যক্ কর্মান্ত, সম্যক্ আজীব, সম্যক্ ব্যান্ত্রাম, সম্যক্ স্মৃতি এবং সম্যক্ সমাধি এই আষ্ট আর্থ্যমার্গের উপদেশ নাই সেই ধর্মাবলম্বীদের মধ্যে প্রমণ থাকিতে পারে না। এই আষ্টান্ত্রিক পথে বিহরণ করিয়া ধর্মার্থীয়া কল্যাণ লাভ করিতে পারেন। স্কভদ্র, আমি উনত্রিংশ বংসর ব্যুদে গৃহত্যাগী হইয়া কল্যাণের সন্ধানে প্রবৃত্ত হইয়াছিলাম,

#### वृत्कत्र कीवन ও वागी

পরিব্রাজকর্মপে বিরাট ধর্মক্ষেত্রে আমি একার বংসরকাল বিহরণ করিরাছি। আষ্টাঙ্গিক আর্য্যমার্গ ব্যতীত সদ্ধর্মসাধনের আমি দিতীয় কোনো পছা জানি না।

স্থভদ বিশ্বয়াভিভূত হইয়া উত্তর করিলেন—প্রভো, আপনার শ্রীমুথের বাণী অতীব মধুর। আপনার প্রসাদে আজ সত্য বিচিত্র-রূপে আমার নিকট প্রকাশিত হইল। পথন্রাস্ত পথ পাইল, যাহা প্রচ্ছর ছিল তাহা প্রকাশিত হইল, আলোকের আবির্ভাবে সন্ধকার অন্তর্হিত হইল। প্রভো, আমাকে আপনার জীবিতকালেই শিষ্যরূপে গ্রহণ করিয়া ক্লতার্থ করুন। বুদ্ধের আদেশক্রমে স্থভদ্র সংঘে প্রবেশাধিকার লাভ করিলেন।

অতঃপর বৃদ্ধ আনন্দকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন—ভাই আনন্দ, আমার মৃত্যুর পরে তোমাদের কেহ চালক রহিলেন না, এমন চিস্তা যেন কদাচ তোমাদের মনে স্থান পায় না। আমি তোমাদিগকে যে সকল সত্য শিক্ষাদান করিয়াছি, সেই সকল সত্য এবং সংঘের নিয়মাবলীই তোমাদের পরিচালক হইবে।

আনন্দ, এতকাল সংঘের ভ্রাভৃগণ পরম্পর বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিয়াছেন; কিন্তু এখন হইতে যেন বয়ঃকনিষ্ঠ নবীন ভিক্ষুরা প্রাচীন ভিক্ষুদিগকে "ভত্তে বা আয়ম্মা" অর্থাৎ মাননীয় বা পূজনীয় বলিয়া সম্বোধন করেন। বয়োজ্যেষ্ঠ ভিক্ষুরা নব্য ভিক্ষ্দিগকে নাম বা গোত্র উল্লেখ করিয়া "আব্সো" অর্থাৎ বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিবেন।

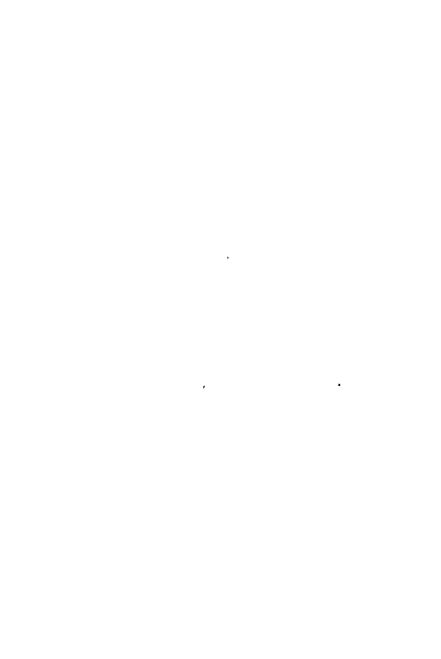
অনস্তর তিনি ভিক্ষগুলীকে সম্বোধন ক্রিলা বলিলেন—ভিক্ষ্-গণ, আমার প্রচারিত ধর্মের কোনো বিষয়ে যদি আপনাদের মনে কোনো সন্দেহ থকে, আপনারা তাহা অকপটে প্রকাশ কর্মন। বৃদ্ধ একবার ছইবার তিনবার এইরূপ প্রশ্ন করিলেন, তথাপি ভিক্ষ্গণ মৌনাবলঘন করিয়া রহিলেন। কিয়ৎকাল পরে আনন্দ বলিলেন, —প্রভো, আপনার প্রবর্ত্তিত ধর্মের কোন বিষয়ে কাহারো মনে দ্বৈধ নাই।

পরিশেষে বৃদ্ধ স্মৃদৃত্বঠে ভিক্স্ দিগকে বলিলেন,—সংযোগোৎপন্ন দ্রবামাত্রেরই বিনাশ অবগ্রস্তাবী, আপনারা অবিচলিত অধ্যবসায় অবলম্বন করিয়া নির্ব্বাণ পদ লাভ করুন।

ইহাই মহাপুরুষ বৃদ্ধের শেষ বাণী। উল্লিখিত বাক্য উচ্চারণ করিয়া তিনি গভীর ধ্যানে নিমগ্ন হইলেন, তাঁহার সেই মহাধ্যান আর ভঙ্গ হইল না—তিনি ধ্যানপ্রভাবে আনন্দলোকে মহাপ্রস্থান করিলেন।

| • |  |  |
|---|--|--|
| · |  |  |
|   |  |  |
| , |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

বাণী



# বুদ্ধের সার্বভৌমিকতা

সমগ্র পৃথিবী যাঁহাদিগকে মহামানব বলিয়া বন্দনা করিয়া থাকে, তাঁহাদের জীবন ও বাণী-অবলম্বনে কুদ্র বৃহৎ সম্প্রদায়ের স্ষ্টি হইয়া থাকিলেও তাঁহারা সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতার বহু উর্দ্ধে বিরাজ করিয়া থাকেন। জ্ঞানে বিজ্ঞানে ভাষায় আচারে আকারে वर्ष छात मासूर मासूर देवमा चाह्य वदः वित्रकानरे शाकिर्द ; এত সব ভেদবিভেদ-সত্ত্বেও মানুষের আত্মা দেশদেশাস্তবের মান-বের সহিত আপনার ঐক্যানুভূতির নিমিত্ত ক্রন্দন করিয়া থাকে। সাধারণতঃ যে সমাজের মধ্যে মাত্মুষ জন্মগ্রহণ করে, সেই সমাজ তাহার মনের উপর অসামান্ত প্রভাব বিস্তার করিয়া থাকে: দেশাচার, লোকাচার এবং বংশগোরব ইত্যাদি নানা ক্লব্রিম ব্যবধান ধর্ম্মের নাম ধারণ করিয়া তাহার শুভবুদ্ধিকে আচ্ছন্ন করিয়া রাখে। এক একটি সমাজ বা সম্প্রদায় এমনি করিয়া শত শত নরনারীকে আপন আপন পরিকল্পিত প্রাচীরমধ্যে বন্ধ করিয়া রাখিয়া থাকে। অভ্যন্ত ও স্থপরিচিত সীমার মধ্যে চলিয়া-ফিরিয়া মামুষের বৃদ্ধি এমন জড়তাপ্রাপ্ত হইয়া থাকে যে, গণ্ডীর মধ্যে বাদ করাই দে স্থুখকর বলিয়া মনে করে এবং গণ্ডী অতিক্রম করিয়া বাহিরের স্হিত আপনার যোগসাধন করিবার নিমিন্ত কোনো উৎসাহ বোধ করে না। এইরূপ দেখা যায় যে, প্রত্যেক সমাজের বা সম্প্রদারের মধ্যে এমন এক-এক জন প্রতিভাশালী মহাত্মার আবিষ্ঠার

হইয়া থাকে, খাঁহাদের মঙ্গলর্দ্ধি কথনো সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতাকে স্বীকার করে নাই, তাঁহারা সাম্প্রদায়িক গণ্ডী অতিক্রম করিয়া এমন এক উদার রাজবত্মে দাঁড়াইয়া মামুষকে আহ্বান করেন যে, সেথানে আসিয়া তাঁহাদের সহিত সন্মিলিত হইতে কোনো দেশের কোনো কালের মামুষ সঙ্কোচ বোধ করে না।

সার্দ্ধ দিসহস্র বংসর পূর্ব্বে ভগবান্ বৃদ্ধদেব মৃক্তির এমনি একটি উদার রাজপথে বিশ্বের সকল মানবকে আহ্বান করিয়ছিলেন; সেথানে সমবেত হইতে কোনো মান্থবের চিন্ত বাধাপ্রাপ্ত হইতে পারে না। তিনি তাঁহার অনুগামী শিষ্যদিগকে বলিয়াছেন—গঙ্গা যমুনা প্রভৃতি বড় বড় নদী নানা দিকেশ হইতে উৎপন্ন হইয়াও, যেমন সমুদ্রে মিলিয়া আপনাদের স্বতন্ত্র সত্তা ও নাম হারাইয়া ফেলে, তেমনি ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশ্য শুদ্র প্রভৃতি সকল-জ্বাতীয় মানব সত্যধর্ম গ্রহণ করিবামাত্র তাহাদের জ্বাতি ও গোত্র হারাইয়া থাকে। ক্ষোরকার উপালি হীনজাতি হইয়াও মহাপ্রক্ষ বৃদ্ধের দক্ষিণহস্ত হইলেন; নবধর্মের মহিমায় তিনি আর শুদ্র রহিলেন না, তিনি পরম সাধু, অর্হৎ এবং সত্যধর্মের ব্যাখ্যাতা হইয়া পরম সম্মান লাভ করিলেন।

বুদ্ধের বাণী এক সময়ে ভারতীয় পতিতদিগের কর্ণে অভয়মন্ত্র
শুনাইয়াছে এবং তাঁহার প্রচারিত ধর্ম তাহাদিগকে আশ্রয়
দান করিয়াছিল, ইহা নিঃসন্দেহ। থেরগাথায় একজন থের নিজ
মুথে আপনার জীবনকাহিনী এইরপ ব্যক্ত করিয়াছেন:—নীচ
কুলে আমার জন্ম, আমি দীন দরিদ্র ছিলাম, আমার ব্যবসায়ও
অতি নীচ ছিল। গুলাকে আমাকে অবজ্ঞা করিত। আমি অবনত-

মন্তবে সকলকে সন্মান দেখাইতাম। অতঃপর আমি মহানগরী
মগধে ভিক্সুসমভিব্যাহারী মহাপুরুষ বৃদ্ধদেবের দর্শন পাই।
তাঁহার দর্শনমাত্র আমার চিত্ত ভক্তিতে অবনত হইল, আমি
মাথার বোঝা ছুঁড়িয়া ফেলিয়া তাঁহার শ্রীপাদপল্মে আত্মসমর্পণ
করিলাম। সেই লোকশ্রেষ্ঠ আমার প্রতি করুণা করিয়া দগুরুমান
হইলে, আমি তাঁহার অনুগামী শিষ্য হইবার অধিকার চাহিলাম।
করুণাময় প্রভু তংক্ষণাৎ আমাকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন—
আইস সাধু, আমার সহিত আইস।

বুদ্ধের জীবনকাহিনী পাঠ করিয়া অবগত হওয়া যায় যে, তিনি অসকোচে পতিতা বারাঙ্গনা আম্রপালীর গৃহে অন্ন গ্রহণ করিয়াছিলেন; তাঁহার এই ব্যবহারের তাৎপর্য্য গ্রহণ করিতে না পারিয়ালিছবিরাজগণ অসস্তোষ প্রদর্শন করায়ও তিনি বিন্দুমাত্র বিচলিত হন নাই। মহাপুরুষের করুণার শুত্ররশ্রিসম্পাতে পতিতা নারীর চিত্তশতদল নিমেষমধ্যে প্রস্ফুটিত হইয়াছিল এবং তাহার মনোহর স্থগদ্ধ সমগ্র বৌদ্ধসমাজকে বিশ্বিত করিয়াছিল।

সকল মানবের বরণীয় এই মহাগুরু অনর্থকর জাতিভেদ, ধন-গোরব, পদগোরব প্রভৃতি অগ্রাহ্ম করিতেন বলিয়াই উচ্চ নীচ, ধনী দরিদ্র, আর্য্য অনার্য্য সকলের চিত্তে তাঁহার বাণী অবাধে প্রবেশ লাভ করিয়াছিল, এবং তাঁহার বাণী সার্কভৌম বলিয়া সর্কপ্রথমে ভারতের পতিত জাতি উহা আনন্দে গ্রহণ করিয়াছিল।

হাঁ, একথা স্বীকার্য্য যে বৃদ্ধদেব ব্রাহ্মণ এবং শ্রমণকে তুল্যরূপে সম্মান দেখাইতে বলিয়াছেন। কিন্তু তিনি ব্রাহ্মণ বলিয়া স্বীকার করেন কাঁহাকে ? ধম্মপদে উক্ত হইয়াছে:—

#### व्रक्त जीवन ७ वानी

"যিনি গভীর-প্রাক্ত, মেধাবী, সত্যাসত্য পথপ্রদর্শনে পণ্ডিত, উত্তমপদ-নির্বাণ-প্রাপ্ত জামি তাঁহাকে ব্রাহ্মণ বলি।"

"আপনার ছঃথের ক্ষয় হইয়াছে জানিয়া, যিনি এই সংসারেই ভারশৃত্য ও বন্ধনমুক্ত তাঁহাকে আমি আন্ধণ বলি।"

"যিনি বৈরীদিগের সহিত মিত্রভাব দেখাইয়া থাকেন, দণ্ড-বিধানকারীর প্রতি সম্ভোষভাব দেখাইয়া থাকেন এবং সংসারী-দিগের মধ্যে অনাসক্ত আমি তাঁহাকে ব্রাহ্মণ বলি।"

মহাপুক্ষ বুদ্ধের মতে বাহু কোনো কারণে কিংবা আকস্মিক জন্ম হেতু কেহ ব্রাহ্মণ হইতে পারে না। ধন্মপদে উক্ত হইরাছে:— ্রুজনিধারণদারা, গোত্রদারা এবং জাতিদারা কেহ ব্রাহ্মণ হ্র ্রা। কিন্তু বিনিধর্মে ও সতো প্রতিষ্ঠিত তিনিই শুচি ও ব্রাহ্মণ।"

স্তরাং একথা স্বীকার করিতেই হইবে যে ভগবান বৃদ্ধ বংশাহুগত জাতিভেদকে আদৌ গ্রাহ্ম করিতেন না।

"ব্যবদহতে" তিনি তাঁহার এই অভিমত অতি স্থম্পষ্ট ভাষায় আয়িভরন্বাজের নিকট ব্যক্ত করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন— জন্ম হেতু কেহু ব্রাহ্মণ বা চণ্ডাল হয় না, কর্মা দারাই মাসুষ ব্রাহ্মণ, কর্মা দারাই মাসুষ চণ্ডাল হইয়া থাকে। উক্তহত্তে তিনি চণ্ডালের নিম্নলিখিত লক্ষণ নির্দেশ করিয়াছেনঃ—

"যে পাপাচার কপটী ক্রোধী ও হিংসক, যে অসত্য দর্শন আশ্রয় করিয়াছে, যে মায়াবী, যে সর্বাদা প্রবঞ্চনা করে,সেই ব্যক্তি চণ্ডাদ।"

"যে ব্যক্তি নিজ হল্তে পশু পক্ষী প্রভৃতি জীবদিগকে হিংসা করে, যে নিষ্ঠুর, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

"যে অকারণ অন্তকে নিগৃহীত করে, যে পরের ধন অপহরণ

করে, বে ঝণগ্রন্ত হইরা সেই ঝণ অস্বীকার করে, বে অর্থলোডে অক্টের জীবন নাশ করে, বে ব্যভিচার করে, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

"বে অতীত-যৌবন ও জরাক্লিষ্ট জনক জননীর সেবা করে না, বাক্যবাণে স্বজনদিগকে জালাতন করে, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

"লোকে ভাল পরামর্শ চাহিতে আসিলে, যে মন্দ্র পরামর্শ দের, সভ্য গোপন করিয়া যে মিথা। বলে, সেই ব্যক্তি চণ্ডালের প্রধান।" "যে ব্যক্তি অহঙ্কারে মন্ত হইয়া আপন মুখে আপনার প্রশংসা করে, ম্বণাপূর্ব্বক অক্তকে নিন্দা করে, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

সাধুশীল ঋপচও ইহলোকে এবং পরলোকে কিরপ স্থেশীন্তি লাভ করে, বৃদ্ধদেব তাহা দৃষ্টান্তবারা ব্যাথা করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—"মাতঙ্গ নামক এক চণ্ডালনন্দন কামক্রোধাদি বিসর্জ্জন করিয়া পরম সাধু হইয়াছিলেন। তাঁহার অনন্ত-স্থলভ ফশ সর্ব্বত্র পরিব্যাপ্ত হওয়ায় দলে. দলে ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় আসিয়া তাঁহাকে বন্দনা করিত। মৃত্যুর পরে তিনি মহানন্দে ব্রহ্মলোকে গমন করিয়াছিলেন। পক্ষান্তরে অধ্যাপককুলজাত এক ব্রাহ্মণনন্দন বেদমন্ত্রে স্থাশিক্ষত হইয়াও পাপাচারী হইয়াছিল। সে ইহলোকে ক্দাচ শান্তি লাভ করে নাই, পরলোকেও নিরয়গামী হইয়াছিল। কুল ও বেদজ্জান তাহাকে পতন হইতে রক্ষা করিতে পারে নাই।

বুদ্ধের জ্ঞানগর্ভ সরল বাণী অগ্নিভরদাজের হৃদয় স্পর্শ করিয়া-ছিল, তিনি জাতিগোত্রের অভিমান ত্যাগ করিয়া তাঁহার শিব্য হুইলেন।

সমান্ধ যাহাদিগকে পতিত বলিয়া উপেক্ষা করিত, বুদ্ধদেব কলাচ, ভাহাদিগকে পতিত বলিয়া উপেক্ষা করেন নাই। তিনি সকলের বোধগম্য সরল আখ্যানের দ্বারা দেশপ্রচলিত ভাষায় তাহাদিগকে
নির্বাণের অমৃতময়ী বাণী গুনাইরাছেন। তিনি পতিতকে টানিয়া
তুলিলেন, পথলাস্তকে পথ দেখাইলেন, অন্ধকারে নিমজ্জিত
চক্ষুত্মান্দিগের সন্মুথে করুণার রসধারাপূর্ণ প্রজ্ঞলিত জ্ঞানের
প্রদীপ ধারণ করিলেন।

বৌদ্ধধর্মের ইতির্ভপাঠে অবগত হওয়া যায় বে, অভ্যুদয়নাত্রেই এই ধর্মা অনার্য্যপ্রধান নগধে অপেক্ষাক্কত অধিকসংখ্যক
লোকের মধ্যে প্রচারিত হইয়াছিল; এবং খৃষ্টপূর্ব্ব তৃতীয়
শতান্দীতে যথন এই অনার্য্যপ্রধান মগধের রাজশীর সম্মুখে সমস্ত
ভারত মাথা নত করিয়াছিল, তথনই রাজশক্তির পৃষ্ঠপোষণে বৌদ্ধধর্মা সমস্ত ভারতের ধর্মো পরিণত হইয়াছিল।

মহাপুক্ষ বৃদ্ধের চিত্ত যদি কোনো ক্সন্ত্রিম বাধাকে স্বীকার করিত, তাহা হইলে কিছুতেই এই ধর্ম পতিতকে নবপ্রাণ দান করিতে পারিত না এবং গিরি নদী সমৃদ্ধ প্রভৃতি নৈসর্গিক বাধা লক্ষন করিয়া নানাভাষাভাষী জনগণের বিচিত্র সমাজে প্রতিষ্ঠা লাভ করিত না। বৌদ্ধধর্ম পৃথিবীর একটা প্রধান ধর্মে পরিণত হইয়া ইহার অত্যুক্ত উদারতারই সাক্ষ্য দান করিয়াছে। বৃদ্ধের বাণী এক সময়ে ভারতে অমৃতসেচন করিয়া অত্যাশ্চর্য্য সাহিত্য বিজ্ঞান শিল্প প্রভৃতির স্পষ্টি করিয়াছিল। ভারতের সেই অতীত বৃগের সভ্যতাভাগ্যার হইতে এখনো সর্বদেশের স্থধীগণ নব নব রত্ম-আহরণের চেষ্টা করিতেছেন। মহাপুক্ষ বৃদ্ধ যাহা দান করিয়াছেন, তাহা সার্বভৌম বিল্পা সর্ব্ পৃথিবী গ্রহণ করিয়াছেন এবং চিরকাল করিবে, ইহা ধ্রুব সত্য।

### বুদ্ধের আহ্বান

আধ্যাত্মিক উন্নতির কোনো খানে দীমারেখা টানিবার উপায় আর নাই। যাহা চরম তাহা একসময়ে মান্থবের কাছে আপনি প্রকাশিত হয়, কিংবা সেই অনির্ব্বচনীয়তার মধ্যে সাধনার শেষে সাধক একদিন স্বয়ং উপস্থিত হন। মান্থবের বাক্য ইহাকে আকার দান করিয়া অত্যের কাছে উপস্থিত করিতে পারে না। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া বাঁহারা এই অনির্ব্বচনীয় লোকে উত্তীর্থ ইয়াছেন, তাঁহারা অন্থকে এই পথের সন্ধান বলিয়া দিতে পারেন, কিন্তু সেই অনির্ব্বচনীয় চরমকে ভাষায় প্রকাশ করিয়া বলিবেন কি করিয়া ? বৃদ্ধ বলেন, সাধকই আপনায় উপর সম্পূর্ণ নির্ভর করিয়া নিজের অধ্যবসায়ে সমস্ত পথ অতিক্রম করিয়া যাত্রার শেষে চরমে উত্তীর্ণ হইবেন। এইজন্ম দৃঢ়কণ্ঠে সাধকদিগকে তিনি কহিতেছেন—তোমরা আপনারাই আপনাদের নির্ভরের দণ্ড হও, অন্থ কাহারো উপর তোমরা নির্ভর করিও না। তিনি মানবকে অনির্ব্বচনীয় রহস্যের কথা না বলিয়া নির্ভরে তেজের সহিত আহ্বান করিয়া যাহা বলেন, তাহার মর্ম্ম এই—

তোমাদিগকে অমঙ্গল হইতে মঙ্গলের মধ্যে আসিতে ইইবে, তোমাদিগকে রোগ শোক জরা মৃত্যু হইতে নির্বাণের শান্তির মধ্যে আসিতে হইবে। হে নির্বাণ পথের যাত্রিদল, তোমরা আমার নিকট চলিয়া আইন, আমি তোমাদিগকে নির্বাণের সরল পথ দেখাইরা দিব। দে পথের কোন রহস্ত আমার অবিদিত নাই। মহাপুরুষ বুদ্ধের যাহা বক্তব্য, তাহা তিনি এমন স্থাপাট্ট করিয়া অসক্ষোচে অনন্তস্থলত সরলতা ও প্রাঞ্জলতার সহিত বলিরাছেন বে, তাহা অনারানে মানবহদয়ে প্রবেশলাত করিয়াছে। আবার যাহা পাওয়া যায়, অমুভব করা যায়, কিন্তু যাহা বাক্যে বলা যায় না, তাহার সম্বন্ধে তিনি একেবারেই নির্বাক্ ছিলেন। তিনি সর্বমানবকে ডাকিয়া কহিয়াছেন তামরা জড়তা ত্যাগ করিয়া জাগরিত হও; রোগ যাহাদিগকে পীড়া দেয়, ছংখ শোকের বাণে যাহাদের হৃদয় বিদ্ধ হয়, নিদ্রা কি তাহাদের শোভা পায় ? তোমরা জড়তা ত্যাগ করিয়া জাগরিত হও, শান্তিলাভের জন্ত তোমরা অনলস দৃঢ়তা অবলম্বন কর; তোমাদিগকে প্রমন্ত জানিয়া মৃত্যুরাজ তোমাদের অমুসরণে প্রবৃত্ত হইয়াছেন, সাবধান তিনি যেন তোমাদিগকে মৃঢ় প্রতিপন্ন করিয়া তাঁহার অধিকারে লইয়া না যান।

তোমরা শুভমুহুর্ত্ত চলিয়া যাইতে দিও না, দেবমানব যে বাসনার অধীন, তোমরা স্বরায় সেই বাসনাকে জয় কর; স্থযোগ হারাইলে নিরয়গামী হইয়া একদিন তোমাদিগকে অনুতাপ করিতেই হইবে।

প্রমাদই কলুষতা অতএব অপ্রমাদ ও জ্ঞানের আশ্রয় গ্রহণ করিয়া কামনার শরটি তুলিয়া ফেল।

বৃদ্ধের সহজ বাক্যগুলি কি ঋজু, কি হাদরস্পর্নী! তিনি মানবের নিকটে ধর্মপ্রচার করিতে যাইরা, অবিচলিত দৃঢ়তার সহিত কহিলেন—আমি তোমাকে বে ধর্মে আহ্বান করিতেছি, তাহা মঙ্গল, তাহা অনব্য, তাহা স্থীজনের নিকটি প্রশন্ত। এই ধর্মাচরণ করিলে তুমি স্থা ও কল্যাণ লাভ করিবে। আইস হে মানব, তুমি আমার নিকটে আইস, আমি তোমাকে সেকালের কোনো পুরাতন কথা বলিব না, আমি তোমাকে কোনো হজের রহস্তের কথা বলিব না, আমি তোমাকে পরের কথার বিশ্বাস করিতে বলিব না; আমি তোমাকে যাহা বলিব তাহা তুমি নিজের চক্ষু দিয়া দেখিয়া লও, বুদ্ধি দিয়া বিচার করিয়া গ্রহণ কর, ইহার স্থকল তুমি অবিলম্বে ব্রিতে পারিবে; আমি যাহা বলিব সমস্ত স্থাপতি ও সমস্ত স্থপ্রত্যক্ষ।

বুদ্দেবের বাণী বাঁহারা পাঠ করিবেন, তাঁহারা ইহার অসামাস্ত সরলতায় তেজস্বিতায় ও স্বযুক্তিতে বিশ্বিত না হইয়া থাকিতে পারিবেন না। স্ব্যালোক বেমন ধরণীর সর্বাঙ্গ প্রকাশিত করিয়া দেয়, মহাপুরুষ বুদ্দের স্থির প্রজ্ঞার বিমল আলোক তেমনি মানবের সাধনমার্গের সর্বাঙ্গ প্রকাশিত করিয়া দিয়াছে।

শান্তবিধি ও লোকাচারের কাছে আপনার বৃদ্ধি ও যুক্তিকে বলি দিয়া মান্তব যে সহজ সত্য বিশ্বত হইয়ছিল, বৃদ্ধদেবের নির্মাল বোধ সেই সত্যকেই প্রত্যক্ষ করিয়াছিল। স্কতরাং, তিনি দার্শনিকতার দিকে পাণ্ডিত্যের দিকে না যাইয়া, সকলের উপযোগী ভাষার তাঁহার স্থখকর কল্যাণকর ধর্মমত ব্যাখ্যা করিলেন। তিনি বেদ বেদান্ত তর্কশান্ত্রের আশ্রয় ছাড়িয়া দেশবাসীর স্থায়, বৃদ্ধি, সাধারণ যুক্তি এবং তাহাদেরই কথিত ভাষার শরণ লইলেন। বৃদ্ধ যাহা বলিলেন, তাহা একান্ত সরল বলিয়া মানবের চিন্ত, বৃদ্ধি ও বিচারশক্তি অসকোচে তাহাতে সার দিল। এইজন্মই তাঁহার প্রচারিত ধর্মমত সর্ব্ধ বাধা অতিক্রম করিয়া অর দিনের মধ্যেই সমস্ত এসিয়াখণ্ডের ধর্ম হইয়াছিল।

বৃদ্ধ মানবকে কোনো ব্যর্থ আশা না দিয়া, খোলাখূলি বলিয়া
দিলেন—"তৃম্হেহি কিচ্চং আভিপ্লং", অর্থাৎ তোমার
নিজেকেই উভ্তমের সহিত মঙ্গল আচরণ করিতে হইবে, তোমাকেই
আপ্তাঙ্গিক সাধুপথ ধরিয়া চলিতে হইবে, তোমাকেই ধ্যানপরায়ণ
হইয়া মুক্তিলাভ করিতে হইবে, আমি কেবল পথের পরিচয় দিতে পারি
মাত্র। তোমাকে জাগরিত হইতে হইবে; তুমি আলভ্রপরায়ণ হইলে
চলিবে না। তোমার চিত্তকে ও সয়য়কে জাগাইয়া তোল, কারণ
"কুদীদপঞ্ঞাই মগ্গং অলদো ন বিন্দৃতি" অর্থাৎ
নির্ব্বীণ্য ও অলস ব্যক্তি জ্ঞানপথ লাভ করিতে পারে না।

বৃদ্ধ বলিলেন—তুমি বাক্যে ও মনে সংযত হও, শরীর দারা কোনো পাপ করিও না; এইরূপ করিলে দেহে বাক্যে ও মনে পবিত্র হইরা তুমি ধর্ম্মপথে বিচরণ করিতে পারিবে। পাপাভিলাষ হইতে তুমি তোমার চিত্তকে উদ্ধার কর। মহান্ জলপ্রবাহ যেমন স্থপ্ত গ্রাম ভাসাইয়া লইয়া যায়, পাপপ্রমন্ত ব্যক্তিকে মৃত্যু তেমন করিয়া নিজ অধিকারে লইয়া যায়।

হে নির্ব্বাণকামী মানব, ধর্মকে তোমার বিচরণের প্রমোদকানন কর, ধর্মকে তোমার আনন্দ কর, ধর্মে তোমার প্রতিষ্ঠান হউক, ধর্ম্মই তোমার জ্ঞাতব্য বিষয় হউক; যাহাতে ধর্ম্ম ম্লান হইতে পারে এমন কোনো বিতণ্ডা তোমার মনে স্থান দিও না এবং স্থভাষিত সত্যালোচনায় তোমার সময় অতিবাহিত হউক।

হে নির্বাণপথের যাত্রী, তুমি স্থিরধী ও স্থপণ্ডিত সাধুর সঙ্গ কর। স্থদক্ষ নাবিক যেমন অব্রিত্রযুক্ত দৃঢ় নৌকায় করিয়া বছ ব্যক্তিকে তাহার পরিজ্ঞাত পথ দিয়া স্থানান্তরে দইয়া যাইতে পারে, জ্ঞানবান্ সাধু ব্যক্তিও তেমনি তোমাকে অনায়াসে তাঁছার স্থবিদিত ধর্ম ও কল্যাণের পথ দেখাইয়া দিতে পারিবেন।

চিত্তের সম্ভোষ, শীলপালন ও ইন্দ্রিয়সংযম তোমার কর্ত্তব্য বলিরা জানিও।

শীলপালনের দারা তোমার বৃদ্ধিচাঞ্চল্য দ্র হইলেই তুমি স্থায়ভব করিবে এবং তোমার হৃঃথ দ্র হইবে। ফুলের গাছে ন্তন ফুল ফুটিলে যেমন মান ফুলগুলি আপনা-আপনি ঝরিয়া পড়ে, তেমনি তোমার চিত্ত প্ল্যে পবিত্রতায় মণ্ডিত হইলেই কামাভিলাম আপনি দ্রীভূত হইবে। বৃদ্ধিপূর্ব্বক শীলপালন করিয়া তুমি তোমার মন আপন বশে আনয়ন কর, তাহা হইলেই পরমানন্দে বিচরণ করিতে পারিবে। আষ্টাঙ্গিক পথকে সকল পথের মধ্যে শ্রেষ্ঠ এবং চারি আর্য্য সত্যকে সকল সত্যের মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলিয়া জানিও। প্রসন্ধতিত্ত এই অমুশাসনগুলি প্রতিপালন কর এবং মৈত্রীময় চিত্ত সর্ব্বত্র প্রসারিত কর, তাহা হইলে অচিরেই তুমি স্থাকর নির্বাণ লাভ করিতে পারিবে।

## বৌদ্ধনীতি

যে সাধক শ্রেমকে লাভ করিতে চাহেন, তাঁহাকে অনলস হইয়া অস্তরে বাহিরে শুচি হইতে হইবে। এই শুচিতালাভ সাধনার ক্ষেত্রে প্রথম ও প্রধান কথা। ইহারই জ্বন্ত ব্রহ্মচর্যাব্রত-পালন, ইহারই জ্বন্ত শীলগ্রহণ। অধ্যাত্মদৃষ্টি প্রস্ফৃটিত না হইলে, সত্যের সাক্ষাৎকার হয় না। এইজন্তই সাধক সর্বপ্রথমে মনকে নির্মাণ করেন। তিনি জানেন, যথনি তাঁহার মন স্বচ্ছ ও হির হইবে, তথনি সেথানে সত্য প্রতিবিধিত হইবে।

কুর্ম বেমন অনায়াসে নিজ গুণ্ড প্রত্যাহরণ করিয়া থাকে, সাধক তেমনি অভ্যাসের হারা নিজের মনকে সর্বপ্রকার কলুব হইতে প্রত্যাহত করিতে বত্বশীল হন্। মন বাহার বশীক্ষত হয় নাই, তাহার ধ্যান নাই, উপাসনা নাই, রুথ নাই, শাস্তি নাই। মনের গুপ্ত স্থানে বে সমুদায় পাপাভিলাষ জমিয়া থাকে, সেগুলি পণ্ডিত ব্যক্তির মনকেও ব্যাকুল করিয়া দেয়। স্থতরাং, পাপকে পাপ বলিয়া বুঝিলেই আমরা ইহার হাত হইতে নিয়্কৃতি পাইতে পারিব এ কথা সত্য নহে। অথবা বাহিরের ব্যবহারে ভাল মায়্ম হইলেও, সাধনার জীবনে আমরা অগ্রসর হওয়ার আশা করিতে পারি না। এইজ্লাই ধ্মপদে উক্ত হইয়াছে—

আকাসে চ পদং নখি সমণো নখি বাহিরে।
আকাশে যেমন পথ নাই, তেমনি বাহুকশ্রের বারা মহয় শ্রমণ
অর্থাৎ সাধু হয় না। বাহির হইতে হস্তপদাদি কর্মেক্রিয়সমূহকে সংযত

করিয়া, যদি আমরা মনে মনে পাপামুধ্যানে নিরত থাকি, তাহা হইলে আমরা কেমন করিয়া সত্যলাভের আশা করিতে পারি ? সত্য বল, ধর্ম বল সকলি মনের ব্যাপার। ধন্মপদে উক্ত হইয়াছে,— ধর্ম মন হইতেই উৎপন্ন হয়। আমাদের বাক্যকে, আমাদের কার্যাকে মনের নির্মালতা দ্বারা আছেয় করিতে হইবে।

মনসা চে পদরেন ভাসতি বা করোতি বা।
ততো নং স্থমবেতি ছারা ব অনপারিনী॥
যদি কেহ নির্মালাস্তঃকরণে কথা কহেন কিংবা কার্য্য করেন, তবে
স্থথ তাঁহাকে সর্বাদ ছারার স্থায় অনুসরণ করে।

আবার অন্ত পক্ষে বলা হইয়াছে:---

মনসা চে পছট্ঠেন ভাসতি বা করোতি বা । ততো নং তৃক্থময়েতি চক্কং চ বহতো পদং॥

যদি কেহ দূষিত মনে কথা কহে বা কার্য্য করে, তবে চক্র যেমন ভারবাহী বলীবর্দের পদাঙ্ক অনুসরণ করে, ত্রঃখও তাহাকে সেইরূপ অনুসরণ করে।

যিনি স্থার্থা, যিনি ধর্মার্থা, তাঁহাকে যেমন করিয়া হউক্, নিজের মনকে স্ববশে আনিতে হইবে এবং মনটিকে সর্কবিধ মলিনতা হইতে মুক্ত করিয়া শুদ্ধ ও তেজস্বী করিতে হইবে। এইজন্মই বৃদ্ধদেব বিশ্বাসীদিগকে শীল গ্রহণ করিতে বলিয়াছেন। বৌদ্ধ সাধনায় শীলই নির্বাণের পাথেয়। শীলগুলি চরিত্রকে বলিষ্ঠ করে এবং চরিত্রকে গড়িয়া তোলে। স্থতরাং, সাধনার পথে অগ্রসর হইবার সম্বলই শীল। "স্থং যাব জরা সীলং"—বার্দ্ধকার।

### वृत्कत्र कीवन ও वांगी

বৌদ্দশিলগুলি আলোচনা করিলে, আমরা এইগুলির মধ্যে বৃদ্ধদেবের একটি আশ্চর্য্য প্রতিভার পরিচয় পাই। নীতিশান্ত্রের যে দিকটা মান্থবের বাহ্য আচার ব্যবহার নিয়মিত করে, তাঁহার প্রবর্ত্তিত শালগুলি সে দিকটা উপেক্ষা করে নাই, অথচ নীতিশান্ত্রের যে দিকটা মানবের মনকে কল্যাণের পথে লইরা যায়, সেই দিকটার উপর তিনি প্রথর দৃষ্টি রাখিয়াছেন। ইহলোক ও পরলোকের স্থকামনায় যাগ যজ্ঞ বাহ্যক্রিয়া-কলাপকে বৃদ্ধদেব স্লুদূত্বপ্রে একাস্তনিক্ষল বলিয়া ঘোষণা করিয়াছেন; ইন্দ্রিয়বিজয় ও চরিত্রসংশোধন করিয়া, দয়াদাক্ষিণ্যমৈত্রীমূলক কল্যাণ্রত-সাধনকেই তিনি প্রেয়োলাভের একমাত্র পহা বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। স্থপরিচালিত চিত্ত দারাই আমরা প্রেয়োলাভের আশা করিতে পারি, বাহ্ন অমুষ্ঠানের দারা নহে। এইজ্লেই বৃদ্ধদেব বলিয়াছেন:—

ন তং মাতাপিতা কয়িরা অঞ্ঞে বাপি চ ঞাতকা। সন্মাপণিহিতং চিত্তং সেয়সো তং ততো করে॥

সম্যক্পরিচালিত চিত্ত মাহুষের যেরূপ শ্রেমঃ করিয়া থাকে, মাতা পিতা কিংবা অন্ত কোনো আত্মীয় তেমন পারেন না।

বৌদ্ধনীতি বিশ্বাসীর আচরণ, কার্য্য ও ভাবনা এই তিনকেই স্থাকর ও কল্যাণকর করিয়া তোলে। সাধু বৌদ্ধ কদাচ নিশ্চেষ্ট থাকিবেন না, সমগ্র মানবজাতির কল্যাণসাধনে আপনাকে তিনি নিরস্তর নিযুক্ত রাথিবেন। সাধু বৌদ্ধ আপনার চিত্তকেও কদাচ অনার্ত রাথিবেন না, মঙ্গল ভাবনা দার্ম তিনি তাঁহার চিত্তকে আচ্ছাদিত করিয়া রাথিবেন। বৃদ্ধ বলেনঃ—

বৌদ্ধনীতি মানবকে পাপ হইতে নিব্নত্ত করিয়া কল্যাণের পথে আহ্বান করিয়াই ক্ষান্ত হয় নাই, মানবকে অতন্ত্রিত হইয়া পুণ্য কর্ম্ম সাধন করিতে বলিতেছে। বুদ্ধ বলিতেছেন:—

অভিথরেথ কল্যাণে পাপা চিত্তং নিবার্রে।
দল্ধং হি করাতো পুঞ্ঞং পাপশ্মিং রমতী মনো॥
কল্যাণলাভের জন্ম তোমরা অতি ত্বার ধাবমান হও, পাপ
হইতে মনকে নিবৃত্ত কর। <u>আলম্ভের সহিত পুণ্যকর্ম করিলে</u>
মন পাপে রত হইয়া থাকে।

বৃদ্ধদেব বাহু অন্তর্গানক্রিরাকলাপের উপকারিতার বিশ্বাস করিতেন না; প্রাণহীন শ্রদ্ধাহীন পূণ্য কার্য্যও তেমনি তিনি অকল্যাণকর মনে করিতেন। যতক্রণপর্যান্ত আমরা অনুরাগের সহিত পুণ্যকার্য্য না করি, ততক্ষণপর্যান্ত সেগুলি আমাদের নিকট স্থাকর ও কল্যাণকর হয় না। এইজন্ত পুণ্যকর্ম পুনঃ পুনঃ শ্রদ্ধাপুর্বাক করিতে হয়। তাহা হইতেই ঐ পুণ্যান্তর্গানগুলির প্রতি আমাদের হৃদয়ের স্বাভাবিক প্রবণতা জন্মিয়া থাকে। বৃদ্ধ বলিতেছেন—

পুঞ্ঞঞে পুরিসো করিরা করিরাথেনং পুনপ্পুনং।
তম্হি ছন্দং করিরাথ স্থো পুঞ্ঞস্স উচ্চয়ো॥

ষদি কোন ব্যক্তি পুণাকর্ম করে, তাহা হইলে সে যেন ইহা পুনঃ পুনঃ করে—যেন ইহাতে তাহার অনুরাগ জন্মায়; কারণ পুণাসঞ্চর স্থাকর।

পুণ্যামুষ্ঠানকে আমাদের সহজ করিয়া ফেলিতে হইবে, কর্ত্ব্য-বোধে নর, অন্তের অমুরোধে নর; নিজের মনের আনন্দে আমাদিগকে পুণ্য আচরণ করিতে হইবে। পাখী যেমন মনের আনন্দে গান গায়, ফুল যেমন সহজে ফুটিয়া উঠে, তেমনি আনন্দে তেমনি সহজে আমরা আপনাদিগকে কল্যাণ ব্রতে নিয়োজিত করিব। অভ্যাস দ্বারা পুণ্যামুষ্ঠানগুলি যথন এমন অনায়াস হইয়া উঠে, তথনই সেগুলি মঙ্গল হইয়া উঠে। বৃদ্ধ বলেন:—

ভদ্রো পি পদ্সতি পাপং যাব ভদ্রং ন পচ্চতি
যদা চ পচ্চতি ভদ্রং অথ ভদ্রো ভদ্রানি পদ্সতি ॥
যাবং পুণ্যকর্ম পরিপাক প্রাপ্ত না হয়, তাবং সাধু ব্যক্তি পুণ্য
কর্মের মধ্যেও অভ্নত দর্শন করিয়া থাকেন; কিন্ত যথনি পুণ্যকর্ম
পরিপক হয়, তথনি তিনি মঙ্গল দর্শন করেন। পরিপক বস্তু যেমন
আমাদের রক্তমাংসে পরিণত হইয়া আমাদেরই অঙ্গীভূত হইয়া
থাকে, অভ্যাস দ্বারা পুণ্যাচরণকে তেমনি আমাদের মনের
সহজ বিয়য় করিয়া ফেলিতে ইইরে। মন যথন এইয়প স্বাভাবিক
পুণ্যপ্রভায় মণ্ডিত হইবে, তথনই আমাদের প্রত্যেক অনুষ্ঠান
মঙ্গল হইয়া উঠিবে।

বাত্তবতার দিকে বৌদ্ধর্মের ঝোঁক থাকিলেও নীতির ক্ষেত্রে এই ধর্ম ভাবকে অতি উচ্চ আসন দিয়াছো থোদনীতি জোনের সহিত এই কথাই প্রচার করিয়া থাকে বে, ছুমি যাহা বল, তুমি যাহা কর, সমস্তই মন হইতে বলিবে মন হইতে করিবে। মুম হইতেই ধর্ম উৎপন্ন বলিরা মন হইতেই তোমাকে হইরা উঠিতে হইবে। তুমি যে শীল গ্রহণ করিবে তাহা স্বেচ্ছার প্রবৃত্ত শীল হইবে, সে সমুদার কতগুলি বিধির অচলগণ্ডী হইরা তোমাকে চাপিরা ধরিলে চলিবে না। তুমি যে শীলকে স্বীকার করিবে তাহা স্বাধীন শীল হইবে। লোকযশঃ কিংবা অর্থলাভের জ্বন্ধ তোমার শীল আচরিত হইবে না। তুমি যে মঙ্গল কার্য্যের অন্তর্ভান করিবে, তাহা বিমৃঢ়ের অভ্যন্ত আচার হইলে চলিবে না, তাহা সমাগ্র্জানপূর্ব্বক আচরিত হইবে। বুদ্ধদেব বলেন—

অত্তদখমভিঞ্ঞায় সদখপস্থতো সিয়া।

নিজের মঙ্গলকর কার্য্য সমাগ্রূপে জানিয়া তাহাতে নিবিষ্ট পাকা কর্ত্তবা। ভিতর হইতে মামুষ ভাল না হইলে, সে ভাল হওয়ায় কোনো ফল নাই বলিয়া, বৃদ্ধ বলিয়াছেন—তোমরা মনের ক্রোধ তাাগ করিবে, মনকে সংযত করিবে, মনের ছন্ট আচরণ তাাগ করিয়া মনের দারা সংকর্ম সাধন করিবে। তিনি তাঁহাকেই যথার্থ স্থসংযত বলেন, যাঁহার দেহ বাক্য এবং মন এই তিনই স্থসংযত। তিনি বলেন, প্রেম দারা ক্রোধ, মঙ্গল দারা অমঙ্গল, নিঃস্বার্থতা দারা স্বার্থ এবং সত্য দারা মিথ্যা জয় কর। যে অপকার করে তাহার প্রতি ক্রোধ না করিয়া প্রেম দান কর। যে অপকার করে তাহার প্রতি ক্রোধ না করিয়া প্রেম দান কর। যে বৃত্ত অপকার করে, তাহার তত্ত উপকার কর। সংগ্রামে যে লক্ষ লোককে জয় করে দে প্রকৃত বিজয়ী। যে তোমার শত্রু সে তোমার কি অপকার করিছে পারে ? তোমার গ্রুক্তর অনিষ্ট করে তোমারই বিপপ্নগামী

### वृष्कत्र कीयन ও वागी

মন। স্থতরাং, তোমার চঞ্চল মন, যাহা সর্বাদা পরিভ্রমণ করিয়া থাকে, তাহাকে সংযত কর, বহু কল্যাণ হইবে। সংযত মনই স্থথ আনরন করে। পাপ ও পুণ্য সমস্তই তোমার নিজক্বত। অন্ত কেহ তোমাকে পবিত্র করিতে পারিবে না।

বুদ্ধ বলেন, মনকে নিক্ষলুষ করিতে হইলে (১) প্রাণীহত্যা করিও না, (২) যাহা তোমাকে দেওরা হয় নাই, তাহা তুমি গ্রহণ করিও না, (৩) ব্যভিচার করিও না, (৪) মিথ্যা কহিও না, (৫) স্থরাপান করিও না; এবং (১) তোমার দৃষ্টি সাধু কর (২) তোমার সঙ্কল্প সাধু কর (৩) তোমার বাক্য সাধু কর (৪) তোমার ব্যবহার সাধু কর (৫) তোমার জীবিকা অর্জ্জন সাধু কর (৬) তোমার সর্ব্ধচেষ্টা সাধু কর (৭) তোমার চিস্তা সাধু কর (৮) সাধুখ্যানে তোমার চিত্ত লমাহিত কর।

নির্বাণপথের যাত্রীকে বৃদ্ধ বলিতেছেন—

- (১) তুমি যে পুণ্য লাভ করিয়াছ তাহা রক্ষা করিবার চেষ্টা কর।
- (২) নব নব পুণ্যলাভের চেষ্টা কর।
- (৩) পূর্ব্বের সঞ্চিত পাপ অবিলম্বে ত্যাগ কর।
- (৪) নৃতন পাপ তোমাকে আক্রমণ না করে,তজ্জ্ম সতর্ক হও। উপরিউক্ত প্রথম পাঁচাট নৈতিক নিষেধকে আফুষ্ঠানিক বৌদ্ধগণ "পঞ্চশীল" বলেন। তাঁহারা "পঞ্চশীল", "অষ্টশীল" বা "দশুশীল" গ্রহণ করিয়া থাকেন। শীলকে তাঁহারা নির্বাণলাভের পাথের বলিয়া জানেন। তাঁহারা শীলপালন দারা কল্যাণলাভ করেন বলিয়া শীলকে "মহামঙ্গল," "কুশল" প্রভৃতি নাম দিয়াছেন।

নামবের হাদরে যে পাপ, যে চঞ্চলতা জমিয়া উঠিয়া তাহাকে

সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ হইতে বঞ্চিত করিয়া থাকে, বুদ্ধদেব মানব-মনের সেই মলিনতাকে "অবিছা" নাম দিয়াছেন। সকল মলিনতা হইতে এই অবিছাকে ডিনি নিকৃষ্টতম মলিনতা বলিয়াছেন।

ততো মলা মলতবং অবিজ্জা পরমং মলং।

এতং মলং পহত্বান নিম্মলা হোথ ভিক্থবো॥

অপর মলিকতা অপেক্ষা অধিকতর মলিনতা আছে; অবিছাই সেই মলিনতা। ছে ভিক্ষুগণ, তোমরা সেই মলিনতা ত্যাগ করিয়া নির্দ্মল হও। এই মলিনতা বা অবিভাকে বিনাশ করিতে পারিলেই মামুষের মন শুদ্ধ অপাপবিদ্ধ হয় এবং তথনই মানব সতোর সাক্ষাৎকার লাভ করিয়াধন্ত হয়।

উত্তরকালে মহাপুরুষ বিশুও ঠিক ঐ কথাটি ঘোষণা করিয়াছেন "Blessed are the pure in heart for they shall see God"—অর্থাৎ, নির্মান-ছানয় ব্যক্তিরা ধন্তা, কারণ তাঁহারাই সমবের দেখা পাইবেন।

# বৌদ্ধ গৃহ ও গৃহী

ভগবান্ বৃদ্ধ বলিলেন—হে গৃহী, তুমি তোমার গৃহকে মঙ্গলের উজ্জ্বল আলোকে প্রাদীপ্ত কর তোমার গৃহের সর্বাদিক মঙ্গল দারা স্থারক্ষিত কর; প্রাণহীন বাহ্য ক্রিয়াকলাপ দারা ইহা রক্ষিত হুইতে পারে না।

হে গৃহী, পিতামাতার সেবা কর, তাঁহাদের সম্পত্তি রক্ষা কর. সর্বতোভাবে তাঁহাদের উত্তরাধিকারী হইবার যোগা হও, তাঁহারা পরলোকে গমন করিয়া থাকিলে শ্রদ্ধার সহিত তাঁহাদিগকে শ্বরণ কর, তাহা হইলেই তোমার গৃহের একদিক স্থরক্ষিত হইবে। যিনি তোমার জ্ঞাননেত্র উন্মীলিত করিলেন, সেই গুরুকে দেথিবামাত্র দণ্ডায়মান হইও, তাঁহার সেবা করিও, আদেশ পালন করিও, তাঁহার অভাব মোচন করিও এবং তিনি যে উপদেশ দান করিবেন, তাহা মনোযোগপূর্বক শ্রবণ করিও; তাহা হইতে তোমার গৃহের অন্য একটি দিক মঙ্গলে রক্ষিত হইবে। যিনি তোমার সহধর্মিণী, সহকর্মিণী, সহভোগিনী সেই স্ত্রীকে সম্মান দেখাইও, তাঁহার সহিত কখনো বিখাস্থাতকতা করিও না, তিনি যাহাতে তোমার প্রতি শ্রদ্ধাসম্পন্ন হন তাহার চেষ্টা ক্রিও, তাঁহাকে বুক্লাল্কার দান ক্রিও এবং তোমার আত্মজ পুত্র কন্তাদিগকে পাপ কর্ম হইতে বিরত রাখিও।, ধর্ম, বিজ্ঞান ও শিল্প শিক্ষা দিও, তাহাদিগকে আপন ফ্রন্সভির উপযুক্ত উত্তরাধিকারী করিও; তাহা হইতে তোমার গৃহের অপর একটি

मिक मञ्जन बाता अतिक्ठ व्हेर्रित। याँशाता राज्यात हिरेज्यों আত্মীয় স্বন্ধন ও বন্ধু, তাঁহাদের সহিত সদালাপ করিও, তাঁহা-দিগকে উপহার দিও, তাঁহাদের হিতসাধন করিও, তাঁহাদিগকে আপনার তুল্য জ্ঞান করিও, নিজের ধন সম্পদের একাংশ তাঁহা-मिशतक मान कतिछ, ठाँशामिशतक विश्वशामी इट्रेंट मिख ना, দরিত্র হইয়া পড়িলে তাঁহাদিগকৈ আশ্রম দিও, তাহাদের পরিজন-গণের সহিত সদম ব্যবহার করিও; তাহা হইলে তোমার গৃহের একটি দিক মঙ্গলে রক্ষিত হইবে। পরার্থে যাঁহারা আপনাদিগকে উৎসর্জন করিয়াছেন, যাঁহাদের কল্যাণ কামনা নিরপেক্ষভাবে मर्सबीरात প্রতি বর্ষিত হইতেছে, সেই সাধুসজ্জনদিগকে তুমি কারমনোবাকো সেবা করিও, তাঁহাদিকে অল্ল বস্ত্র দান করিও, শ্রদাপূর্বক তাহাদিগকে শ্বগৃহে অতিথিরূপে বরণ করিয়া লইও: তাহা হইলে তোমার গ্রহের আর একটি দিক মহামঙ্গলের প্রভার রক্ষিত হইবে। দেহের ছারা মনের ছারা যাহারা তোমার সেবা করে, তোমার সম্ভোষবিধানের জন্য বাহারা সর্বলা তৎপর রহিয়াছে, তুমি সেই দাসদাসীদিগকে কর্ম্ম ভাগ করিয়া দিও; অন্ন দিয়া বেতন দিয়া পারিতোষিক দিয়া তাহাদিগকে প্রতিপালন করিও: আপনি যে স্থসাহ দ্রব্য আহার কর তাহার সংশ তাহাদিগকে বণ্টন করিয়া দিও, মাঝে মাঝে তাহাদিগকে কর্ম্ম হইতে অবসর দিয়া সম্ভষ্ট রাখিও এবং তাহারা রুগ্ন হইলে তাহা-দিগকে ঔষধ পথ্য দান করিও: তাহা হুইলে তোমার গুছের অপর একটি দিক মঙ্গলমণ্ডিত হইয়া স্মর্কিত হইবে।

वृक्त विनित्नन,—हर शृशी, यिनि धर्माक जान वानित्वन, जिनिहे

বিজ্ঞয়ী হইবেন, যিনি ধর্মকে ঘুণা করিবেন, তিনিই পরাভূত হইবেন। হর্জন যাহার প্রিয়, যে ব্যক্তি সাধুজনের আচরণ বর্জন করিয়া হর্জনের অমুসরণ করে, তাহার পরাভব স্থনিশ্চিত। জনস্রোতের সঙ্গে যে জন আপনাকে ভাসাইয়া দিয়া তন্ত্ৰিতভাবে উদামহীন বীৰ্য্যহীন জীবন যাপন করে এবং যে ব্যক্তি ক্রোধপরায়ণ তাহাকে পরাভব স্বাকার করিতেই হয়। যে ব্যক্তি ঐশ্বর্যোর অধিকারী হইয়াও বৃদ্ধ জনকজননীর ভরণ পোষণ করে না তাহার পরাভব অবশ্যস্তাবী। সাধুসজ্জনকে যে ব্যক্তি মিথ্যাদ্বারা প্রতারিত করে, তাহাকেই পরাভূত হইতে হয়। যে আত্মন্তরি ব্যক্তি অশেষ ধনধান্যের অধিকারী হইয়াও সমস্ত স্থথসেব্য পদার্থ একাকী ভোগ করে, তাহার পরাভব নিশ্চিত। ধনের গর্বে, কুলের অভিনানে এবং বংশের গৌরবে যে ব্যক্তি অন্ধ হইয়া আত্মীয়দিগকে দ্বণা করিয়া থাকে, তাহারি পরাভব ঘটিয়া থাকে। যে ব্যক্তি ব্যাভিচারে, মন্তপানে এবং অক্ষক্রীড়ায় প্রমন্ত, সে পরাভূত হইবেই। তাহারই পরাভব হইবে. যে আপনার ধর্মপদ্ধীর প্রতি বিরক্ত. অন্তের স্ত্রীর প্রতি অমুরক্ত। যে ব্যক্তি আপনার অল্প সম্পত্তিতে অতৃপ্ত হইয়া সাম্রাজ্যের অধিকার কামনা করে তাহাকেই পরাভব স্বীকার করিতেই হয়।

গৃহের সর্বাদিক যেমন মঙ্গলের দ্বারা স্থরক্ষিত করিবার জন্ম বুদ্ধদেব গৃহীকে আদেশ করিলেন, তেমনি তিনি তাঁহার আপনার অস্তর বাহির উভয়দিক পুণা পবিত্রতার মঙ্গলবর্শ্বে আচ্ছাদিত করিতে উপদেশ দান করিয়াছেন। তিনি গৃহীকে কহিলেন—হে গৃহী, তোমাকে যখন গৃহধর্ম পালন করিতে হইবে, তুমি কোনো- ক্রমে ভিক্সর ব্রত সমাক্ প্রতিপালন করিতে পারিবে না, তুমি বাহাতে সাধু গৃহস্থ হইতে পার, আমি তাহার জন্ম তোমাকে নিম-লিখিত ব্রত গ্রহণ করিতে বলিতেছি—

ৈ তুমি কদাচ জীবহত্যা করিও না, করাইও না কিংবা অপরের জীবহত্যার অমুমোদন করিও না। সবল, চুর্ববল সর্বব্রাণীর হিংসা হুইতে বিরত হও।

া যাহা তোমাকে দেওয়া হয় নাই, তাহা স্বয়ং কিংবা অন্তের সহায়তায় অপহরণ করিও না। সর্বপ্রকার চৌর্য্য হইতে বিরক্ত হও।

জ্ঞানী ব্যক্তি ইন্দ্রিয়ের অসংয়ম জ্বলম্ভ অঙ্গার তুলাক্রান করিয়া বর্জন করিয়া থাকেন। যদি তুমি তোমার প্রবৃত্তির উপর সম্পূর্ণ জয়ী হইতে অসমর্থ হও, তাহা হইলেও কদাচ ব্যভিচার করিও না। তুমি মিথ্যা কহিও না, অন্তকে দিয়া মিথ্যা বলাইও না। মিথ্যা-ভাষণের পক্ষ সমর্থন করিও না, সর্ব্ববিধ মিথ্যার সংশ্রব হইতে মুক্ত থাকিবে। সদ্ধর্মের প্রতি তোমার যদি কিছুমাত্র অন্থরাগ থাকে, তাহা হইলে স্থরাপান করিও না, অন্তকে পান করিতে দিও না, অন্তের পানের অন্থমোদন করিও না। স্থরাপানে উন্মন্ত হইয়া নির্ক্রোধেরা নানা পাপাচরণ করিয়া থাকে, অন্তকে ইহা পান করাইয়া উন্মন্ত করিয়া তোলে; পাপের বাসভূমি এই স্থরাপান এবং তজ্জনিত প্রমন্ততা অসজ্জনেরই প্রিয়, তুমি ইহা পরিবর্জ্জন কর। তুমি মাল্য ধারণ, স্থগদ্ধদ্রব্য ব্যবহার এবং স্প্রকোমল শ্রমার শয়ন করিও না।

वृक्ष कहिलान,-एह गृशी, পরম मञ्जन नाख कतिए इहेला,

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

তুমি বৃদ্ধকে সন্ধান করিও, কলাচ পরশ্রী-কাতর হইও না; ধর্মে তোমার আফলাদ হউক, ধর্মে তোমার প্রীতি হউক, ধর্মজ্ঞান-লাভের জন্ম তোমার পিপাসা হউক, ধর্মেই তুমি স্থিত হও, ধর্মের প্রতিকৃলে কোন বিতপ্তা তুলিও না, যাহাতে ধর্মে কলঙ্কম্পর্শ করিতে পারে, এমন কোনো আচরণ কথনো করিও না। অসত্য ভাষণ ত্যাগ করিয়া শোভন বাক্যালাপে দিন যাপন করিও। যিনি তোমার গুরু, যথাকালে তাঁহার সমীপে গমন করিও। সর্বপ্রকার গৃষ্ঠতা ত্যাগ করিয়া তোমার শ্রদ্ধাবনত চিত্ত সর্ব্বদা তাঁহার সম্মুথে স্থাপন করিও। যাহা মঙ্গল তাহা করিও এবং তাহা পুন: পুন: শ্ররণ করিয়া অভ্যাস করিয়া লইও। তুমি ভওতা কক্ষতা, লোভ, মোহ অহঙ্কারাদি বর্জন করিয়া দৃচ্চিত্তে প্রসম্বভাবে দিন যাপন কর। সদ্ধর্মে তোমার চিত্ত যদি নন্দিত হয়, তুমি শান্তি প্রেম ও ধ্যানের মধ্যেই অবস্থান করিতে পারিবে।

### বৌৰজীবন

হৃংথের অন্তিত্ব একটি মহাসত্য। 
মানবজীবনের অপরিহার্য্য অনস্ত হৃংথ যথন সিদ্ধার্থের প্রজ্ঞাগোচর হইল, তথন তিনি ভোগৈর্যর্যের প্রতি বীতশ্রদ্ধ হইয়া ভিক্ষুত্রত গ্রহণ করেন। তিনি দেখিয়াছিলেন, সাধারণ মানবকে অশেব হৃংথ ভোগ করিতে হয়। একটি হৃংথের অবসান হইতে না হইতেই দ্বিতীয় একটি হৃংথের উত্থান হইতেছে। উত্তাল তরঙ্গমালার তুল্য হৃংথপরম্পরা একটির পর আর একটি মানবকে আক্রমণ করিতেছে; তাহার সংগ্রামের বিরতি নাই।

সিদ্ধার্থের মনে প্রশ্ন উথিত হইল, এই হৃংথের মূলীভূত কারণ কি ? মানব আত্মশক্তি দারা এই হৃংথরালি নিংশেষে নির্মাক্রণ করিতে পারে কি না ? কি উপায় অবলম্বন করিলে এই হৃংথের নির্ত্তি হইতে পারে ?

সাধারণ মানব আপন ব্যক্তিছের নিগৃঢ় তাৎপর্য্য আপনি অবগত নহে; ঐহিক জীবনযাত্রার শেষে সে যে কোন্ পরিণামে উদ্ভীর্ণ হইবে তাহা কখনো তাহার কল্পনায়ই উদিত হয় না; তাহার প্রত্যেক কার্য্য, প্রত্যেক বাক্য, প্রত্যেক চিম্ভা কোন্ পরিণামের সৃষ্টি করিতেছে, সে তাহা অবগত নহে; তাহার বর্ত্তমান ব্যক্তিছ

ছ:খ, ছ:খের উদ্ভব, ছ:খের নিবৃদ্ধি এবং ছ:খনিবৃদ্ধির উপায় এই চারিটি
 বৌদ্ধশাল্পে চতুরাধ্যসভ্য নামে উল্প কইয়া থাকে।

কেমন করিয়া সম্ভব হইল, সেই রহশুসম্বন্ধেও সে সম্পূর্ণ অজ্ঞ।
আপনাকে আপনি না জানিয়া মানব আপনার সন্তা রক্ষা করিবার
নিমিত্ত নিরস্তর সংগ্রাম করিতেছে। অন্ধ যেমন আপনার গস্তব্যপথ দেখিতে পায় না, তথাপি দণ্ড হস্তে কোনরূপে যাতায়াত করে,
মানবও তদ্রপ অন্ধভাবে জীবনপথে চলিতে থাকে। সত্তা রক্ষা
করিবার জন্ম এই সংগ্রামে মানব যেমন অশেষ হৃঃথ পাইয়া থাকে,
তেমনি স্থুল স্থুও লাভ করিয়া থাকে। জীবন এই স্থুখ হৃঃথের
সংমিশ্রণ। শশিকলায় যেমন হ্রাস ও বৃদ্ধি আছে, তরক্ষে যেমন
উত্থান ও পতন আছে, জীবনে তেমনি স্থুখ ও হৃঃখ রহিয়াছে।

ছংথের অন্তিত্বসম্বন্ধে কাহারো সন্দেহ করিবার কোন হেতু
নাই। সমগ্র বিশ্বজীবন হইতে আপনাকে বিচ্ছিন্ন করিরা মানব
যথন আপনার ক্ষুদ্র সীমাবিশিষ্ট সত্তা রক্ষা করিবার জন্ত সংগ্রাম
করে, তথন তাহাকে ছংখভোগ করিতেই হয়। সমগ্র জগতে
সংযোগবিয়োগের যে অমোঘ বিধান বিভ্যমান আছে, দেব মানব
কেহই সেই বিধান অতিক্রম করিতে পারিবেন না। যে শক্তিসমূহের সমবায়ে একটি স্বতন্ত্র সত্তার উদ্ভব হইল, একদিন-নাএকদিন সেই শক্তিপুঞ্জ বিশ্লিষ্ট হইয়া পড়িবেই। যে মুহুর্ত্তে
একটি সত্তার স্পষ্টি হইল, সেই মুহুর্ত্তেই তাহার উপর জরাব্যাধিমৃত্যুর
ক্রিয়া আরম্ভ হইল। মানবের সত্তা সীমার দ্বারা আবদ্ধ; যেথানে
সীমা, সেইথানেই অবিজ্ঞা; যেথানে অবিজ্ঞা, সেইথানেই ছঃখ।

মানব যথন একটি স্বতন্ত্র সন্তা লাভ করে, তথন তাহার মন ও পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রির এই ছরটি মুক্ত দার দিয়া রাহিরের বিশ্ব প্রকৃতি তাহার উপর প্রভাব বিস্তার করিয়া থাকে; ইহারই ফলে মানবের মনে বেদনার সঞ্চার হয় এবং ঐ বেদনা নানা ভৃষ্ণার আকারে আপনাকে প্রকাশ করে। মানব তাহার এই ভৃষ্ণার দাবী কিছুতেই সম্পূর্ণরূপে পূরণ করিতে পারে না;—মন প্রেয় বলিয়া যাহা চায় তাহা সকল সময়ে পায় না, এবং অপ্রিয় বলিয়া যাহা বর্জন করিতে চায়, তাহাও সময়ে সময়ে তাহাকে গ্রহণ করিতে হয়।

তৃষ্ণার রসদ যোগাইতে এই অসমর্থতাই মানবের যাবতীর তৃংথের মূলীভূত কারণ। যে মানব আপনাকে আপনি সমাগ্জাত নহে, তাহার তৃষ্ণা লতার স্থায় ক্রমশ: বিস্তৃত হইয়া পড়ে। মেঘবর্ষণে তৃণরাজি যেমন দিন দিন বর্দ্ধিত হয়, তৃষ্ণাভিভূত ব্যক্তির হংখও তেমনি দিন দিন বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হইয়া থাকে। জালবদ্ধ শশকের স্থায় তৃষ্ণাপরিবৃত ব্যক্তি গঞ্চ ইন্দ্রিয় ও পঞ্চ বিষয় এই দশ-প্রকার শৃত্ধানে সংযুক্ত থাকিয়া বারংবার হুংথ পাইয়া থাকে।

অবিভাবশে মানব আপনাকে বিশ্ব হইতে স্বতন্ত্র বলিয়া মনে করিয়া থাকে, কিন্তু সে এই অনন্ত বিশ্বরূপ মহাসাগরের একটি ক্ষণস্থারী বৃদ্বৃদ্মাত্র। স্বভাবতঃই তাহার মনে হয়, যেন সে ভূত কালের, বর্ত্তমান কালের ও ভবিষ্যৎকালের চেতন অচেতন সকল পদার্থ হইতে স্বতন্ত্র। এই বোধের বশবর্তী হইয়াই সে তাহার ক্ষ্ম ব্যক্তিত্বের প্রীতিসাধনের জন্ত নিয়ত চেষ্টা করিয়া থাকে; অথচ সংগ্রামের ফলে তুচ্ছ স্থথোপকরণ লাভ করিয়া তাহার ভৃষ্ণা শাস্ত না হইয়া বৃদ্ধিপ্রাপ্তই হয়; এই প্রকারে সে বৃহত্তর ছঃখ এবং উগ্রতর নৈরাশ্বের সম্মুখীন হইতে থাকে।

ক্ষিপ্রবেগে অর্থ ছুটাইরা সমতল ভূমির উপর দিরা সার্থি শকটারোহণে অগ্রসর হইতে হইতে প্রতিমুহুর্ত্তেই তাহার প্রচণ্ড গতি অম্ভব করিতেছে, বলদর্শিত অখও পদপীড়িত পৃথিবী হইতে আপনাকে শ্বতম্ব বলিয়া মনে করিতেছে; কিন্তু অত্যুচ্চ প্রাচীরের উপরে দণ্ডায়মান এক প্রহরী ইহাদের শ্বতম্ব দন্তা আদৌ লক্ষ্য করিতেছে না, সে দেখিতেছে একটি অথগু পদার্থ পৃথিবীর উপরে নড়িতেছে; বায়ুবেগে আন্দোলিত কেশর যেমন অখেরই দেহাংশমাত্র, উক্ত অথগু পদার্থটি তদ্রপ ধরণীরই অংশমাত্র। তেমনি যিনি জ্ঞানের উচ্চ চূড়ায় আরোহণ করেন, তিনিই পূর্ণ সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ করিয়া থাকেন।

মানব যতদিন আপনার প্রীতিকামনায় তুচ্ছ স্থথভোগের অয়েষণ করিবে এবং আপনার ক্ষুদ্র ব্যক্তিত্বকে ফাঁপাইয়া-ফুলাইয়া তুলিবে, ততদিন সে কোনোক্রমে হৃংথের হাত এড়াইতে পারিবে না। আর যথন তাহার রাগদ্বোদি থাকিবে না, চিত্ত শাস্ত হইবে, তথনই ধর্ম সম্যক্ উপলব্ধি করিয়া অলৌকিক আনন্দ লাভ করিবে।

মহাপুরুষ বৃদ্ধের জীবন মানবকে এই কথাই বলিতেছে—হে
মানব, বে ক্ষুদ্র অহংবৃদ্ধি তোমাকে বিশ্ব হইতে পৃথক্ রাথিয়াছে,
ঐ ভেদবৃদ্ধি তোমার প্রার্থনীয় নহে; বৃদ্ধি স্থির করিয়া তৃমি শীল গ্রহণ কর; মঙ্গলত্রতসাধনের বিমল আনন্দ লাভ করিলে ক্রমশঃ তোমার সকল হঃথের ধ্বংস হইবে। পুল্পিত তরুর ভাায় তৃমি রাগদ্বেষাদি-মান কুস্থমগুলি ত্যাগ কর। বোধকে জাগরিত করিয়া তৃমি আপনাকে প্রসারিত করিলেই সকল হীনতার, সকল ক্ষুত্রতার উর্দ্ধে উঠিয়া দেশকালের অতীক্ত বিশ্বের সহিত ঐক্য অস্তুত্ব করিবে। এই ঐক্যাক্সভূতিই তোমার প্রার্থনীয়। এই বোধই সকল সত্যের সার। সন্ধৃচিত হইও না, নির্ভরে অগ্রসর হইতে থাক, তুমি কল্যাণকর নির্বাণ লাভ করিতে পারিবে।

হে মানব, সকল সংশয় ছিল্ল করিয়া তুমি সার সত্যের অমুসদ্ধানে প্রবৃত্ত হও, ঐ সত্যের বীজ তোমারি অস্তরে প্রছল্প আছে। তোমার ক্ষ্প্র সন্তামভূতি কি কথনো তোমাকে বিমল আনন্দ দান করিয়াছে ? তুমি কোন্ বস্তর জন্ত সংগ্রাম করিতেছ ? স্বাস্থ্য সম্পদ্ স্থথ শাস্তি সাফল্য থ্যাতি হয়ত তোমার কাজ্জিত বিষয় হইবে; কিন্তু ইহারা কি তোমাকে শাশ্বত আনন্দ দান করিতে পারে ? জরা ও ব্যাধি তোমার স্বাস্থ্যের বিনাশসাধনের জন্ত প্রত্যহ যুদ্ধ করিতেছে; যাবং তুমি চিত্তে শাস্তিলাভ করিতে না পারিবে, তাবং সম্পদ্ ভোগ স্থথ শক্তি সাফল্য থ্যাতি কিছুতেই তোমাকে বিমল আনন্দ দান করিতে পারিবে না। ক্ষ্প্র স্থপভোগের বন্ধনগুলি ছিল্ল করিয়া তুমি যথন সত্যের বিমল জ্যোতির সাক্ষাৎকার লাভ করিবে, তথন দেখিতে পাইবে তুমি যে কল্যাণ লাভ করিয়াছ তাহা কত গভীর, কত পরিপূর্ণ, কেমন অনস্ত-প্রসারী।

হে নির্বাণকামী মানব, তোমার চিত্ত-অশ্বকে সংযত করিতেই হইবে। নচেৎ নদীর স্রোত যেনন কুলজাত নলকে পুনঃ পুনঃ বক্র করিয়া থাকে, কামলালসা তেমনি তোমাকে বারংবার আক্রমণ করিয়া পীড়িত করিবে। মূল অচ্ছিন্ন থাকিলে রক্ষ যেমন পুনর্বার অন্ধ্ররিত হয়, তেমনি হক্ষার মূল উৎপাটিত না হইলে তৃঃখ পুনঃ পুনঃ আসিবেই। তৃমি উর্ণনাভের ভায় ক্র্দ্রে জাল রচনা করিয়া তাহারই মধ্যে আপনাকে আবদ্ধ করিয়া রাথিয়াছ, মণ্ড,কের ভায় কুপকেই সর্বায় মনে করিতেছ;